4. Ursachen und Ausloser der Kriege

Sowohl fiir den Krieg im Libanon wie auch jenen in Bosnien werden eine Vielzahl von
Erkldrungen geboten. Sehr iiblich sind hierbei Erkldrungen, die den Krieg auf lokale
oder regionale Verhaltensmuster reduzieren. Insbesondere unter Journalisten werden
nicht die historischen, sozialen und wirtschaftlichen Hintergriinde der Konflikte
untersucht. Statt dessen gibt es die Tendenz, die Kriege als das Ergebnis
unveranderbarer Antagonismen in den Lénden zu prisentieren. So erkldrte der
ehemalige amerikanische Botschafter in Jugoslawien, David Anderson: ,,Das Problem
liegt, fiirchte ich, bei den Jugoslawen selbst. Das sind verbissene Gruppen von
Menschen, von ithrem Verhalten dhnlich den Stammes-Gemeinschaften. Sie sind nach
auBen freundlich, innen aber zynisch - stets bereit zum Krieg oder zum Kampf.“! Unter
anderen der Journalist Thomas Brey iibernimmt diese Sichtweise und betreibt eine
Reduktion auf ,,psychologische Verhaltensmuster Balkanvolker. In seinem Buch ist
wiederholt die Rede von ,,der Psyche der Serben®. Die Nationen Jugoslawiens werden
folgendermallen abgetan: ,,Wie viele andere Balkanvolker auch leben die Slawen im
chemaligen Jugoslawien in der Vergangenheit.> Ahnliche Vereinfachungen werden
auch im Libanon betrieben. So schlie3t der Journalist Gerhard Konzelmann sein Buch
iiber den Libanon folgendermallen: ,,Es geniigt ein Zitat von Waldi Jumblat: «Die
Gewalt ist bei uns zu Hause!» Die Gewalt wird sich behaupten - sie hat Heimatrecht im
Gebiet zwischen Mittelmeer und Persischem Golf > Der andere -einfluBreiche
selbsternannte Nahostexperte, Peter Scholl-Latour reduziert den Krieg im Libanon auf
ein mystischen Uberlebenskampf der Christen:

»Als 1975 der Biirgerkrieg aufflammte und der Libanon im Chaos und
sinnlosen Gemetzel versank, entsannen sich die Maroniten ihrer
kampferischen  Uberlieferung  und  begegneten  den  anderen
Glaubensgemeinschaften des Libanon mit blutriinstiger Entschlossenheit...
Langfristig ist damit das Schicksal der orientalischen Christenheit, ihr letzter
Versuch staatlicher Selbstbehauptung, besiegelt worden. Als &dulBerste
Konsequenz diirfte sich die Unterwerfung unter die islamische
Gesetzgebung oder das Exil im Westen aufdringen.**

Diese Stereotypen sind gefahrlich, da sie die 6ffentliche Meinung durch ihre scheinbare
Einfachheit iiberzeugen. Zugleich schleichen sie sich in mancher wissenschaftlichen

Zitiert nach: Thomas Brey, Die Logik des Wahnsinns. Jugoslawien - von Titern und Opfern
(Freiburg/Basel/Wien 1993) 10.

Ebd., 16.

Gerhard Konzelmann, Der unheilige Krieg, Krisenherde im Nahen Osten (Miinchen 1988) 505. Eine
kritische Auseinandersetzung mit G. Konzelmann findet sich in Gernot Rotter, Allahs Plagiator, Die
publizistischen Raubziige des »Nahostexperten« Gerhard Konzelmann (Heidelberg 1991).

4 Peter Scholl-Latour, Das Schwert des Islam. Revolution im Namen Allahs (Miinchen 1990) 82. In
dhnlicher Weise vereinfacht er die Geschichte Bosniens und des Balkans in Peter Scholl-Latour, Im
Fadenkreuz der Méchte. Gespenster am Balkan (Miinchen 1994) Die jeweils beschriebenen Lander
werden als irrational und gewalttdtig dargestellt, hierzu s. Verena Klemm, Karin Hérner (Hg.) Das
Schwert des »Experten«. Peter Scholl-Latours verzerrtes Araber- und Islambild (Heidelberg 1993).




Arbeit ein und beeinflussen Entscheidungen von Politikern.” Das Problem des Analyse
der Kriege in Bosnien und im Libanon ist jedoch die hohe Komplexitit der
Zusammenhidnge und Ereignisse. Der jeweilige Schwerpunkt der Untersuchung kann zu
sehr unterschiedlichen Erklérungen fiihren.

Fiir Bosnien und den Libanon findet sich hdufig der Erklarungsansatz, den Krieg auf die
ausldndischen bzw. externen Akteure zu reduzieren. Im Libanon werden, je nach eigener
Affinitdt, entweder die Paldstinenser, Israel oder Syrien als Ursache gesehen. In Bosnien
wird der Krieg als das Ergebnis serbischer Aggression oder der slowenischen und
kroatischen Unabhingigkeitserklarung dargestellt. Einige Autoren gingen so weit, den
Krieg als einen Stellvertreterkrieg des Vatikans, Deutschlands und der Vereinigten
Staaten gegen Serbien zu interpretieren.’

Wie in dieser Arbeit dargestellt, spielten die Nachbarstaaten (und gelegentlich auch
weiter entfernte Méchte) tatsdchlich eine gro3e Rolle im Krieg. Den Krieg jedoch darauf
zu reduzieren, wiirde die innerstaatliche Krise der beiden Léander iibersehen.
Riickblickend 146t sich nicht kldren, wie ein derartiger Krieg ohne die Beteiligung der
benachbarten Lander abgelaufen wire. Ein Erklarungsansatz muf jedenfalls den Einfluf3
des Umfeldes beriicksichtigen, darf sich nicht darauf beschrinken. Umgekehrt gibt es
auch Erkliarungsansitze, die externe Faktoren vollstindig ausblenden. Ebenso wie eine
nur auf das Umfeld bezogene Analyse, kann dessen Ausklammerung nur eine partielle
Erklarung bieten.

Im Fall des Libanon versuchen einige Autoren, den Krieg auf nur okonomische
Ursachen zu reduzieren. Ein entsprechender Erklarungsansatz wird fiir Bosnien nicht
vertreten. Dieser wirtschaftsorientierte Erklarungsansatz stellt den Krieg im Libanon als
ein gionﬂikt zwischen der wirtschaftlichen und politischen Elite und den Unterschichten
dar.

Ziel dieser Arbeit ist es nicht, einen ausformulierten Erkldrungsansatz fiir den Krieg in
Bosnien und im Libanon zu finden. Statt dessen sollen zwei Theorien auf ihre Eignung
zur Erkldrung der Konflikte in beiden Lander gepriift werden:

Die Theorie zur Konkordanzdemokratie von Arend Lijphart ist nicht darum bemiiht,
Konflikt zu erkldren. Sie setzt in der Struktur des politischen Systems der Staaten an.

5 Zu den Riickwirkungen von Robert Kaplan, Balkan Ghosts. A Journey Through History (New York
1993) auf die Bosnien-Politik Bill Clintons, s. Laura Silver, Allan Little, The Death of Yugoslavia
(London 1995) 319.

6  Einseitige Interpretation der Kriege in Bosnien und im Libanon bestehen in groBem Umfang: Fiir
Bosnien: Zur Theorie der Verschworung Deutschlands und des Vatikans s. Arnold Sherman,
Perfidy in the Balkans (Athens 1993). Zur Reduktion auf die Sezession Kroatien und Sloweniens s.
Alex N. Dragnich, Bosnia-Herzegovina: A Case Study of Anarchy In The Third World,
http://www.netrover.com/ ~dragice/dragnich.html. Zur Reduktion auf grofserbische Agression s.
Johann Georg ReiBmiiller, Die bosnische Tragddie (Stuttgart 1993).

Fiir den Libanon: Zur Erkldarung des Biirgerkrieges durch israelische Destabilisierung s. Albert
Bourgi, Droit du peuple libanais a la souverainité et a I'intégrité territoriale: le cas du Sud-Liban, in:
Association Internationale des Juristes Démocrates (Hg.), Livre Blanc sur 1'Agression Isrealienne au
Liban (Paris 1983) 27-39. Zur Beschuldigung der PLO als Kriegsursache s. Peter Scholl-Latour,
Allah ist mit den Standhaften. Begegnungen mit der islamischen Revolution (Frankfurt/Berlin 1991)
387-394 und David Bar-Illan, Can Israel Withdraw, in: John T. Rourke (Hg.) Taking Sides.
Clashing Views on Controversial Issues in World Politics (Guilford, Ct. 1991) 103-110.

7 So z.B. Detlef Haritz, Der Biirgerkrieg im Libanon (=SB-Broschiirenreihe "Sozialistischer
Internationalismus", Heft 10 Offenbach 1977).

220



Ihre Analyse der Zusammenarbeit von Eliten in multi-nationalen bzw. multi-
konfessionellen Gesellschaften bietet jedoch einige Ansdtze zum Verstindnis der
Kriege.®

Samuel Huntington geht in seiner Theorie zum Kampf der Kulturen nicht vom
politischen System und der Elite aus, sondern setzt bei grundlegenden Loyalitdten der
Bevélkerung an, der Kultur bzw. Religion.’

Die Darstellung beider Theorien soll durch zwei sehr unterschiedliche Sichtweisen
versuchen die Komplexitit der moglichen Erklarungen fiir den Krieg in Bosnien und im
Libanon erhellen. Trotzdem kann im Rahmen dieser Arbeit nicht die volle Tragweite
dieser Theorien fiir die Analyse beider Konflikte prisentiert werden. '’

4.1. Bosnien und Libanon als Konkordanzdemokratien

Besonderes Interesse verdienen in beiden Staaten die Formen zur Organisation des
Zusammenlebens der Bevolkerungsgruppen. Die  politische  Theorie der
Konkordanzdemokratie (,,Consociational Democracy*“) von Arend Lijphart analysiert
gespaltene Gesellschaften. Als Vorbild dienten unter anderem Belgien und die Schweiz.
Im Kern dieser Demokratieform steht die Kooperation der Eliten der verschiedenen
Bevolkerungsgruppen. Seine Definition lautet wie folgt:

,»The first and most important element is government by grand coalition of
the political leaders of all significant segments of the plural society. This can
take several different forms, such as a grand coalition cabinet in a
parliamentary system, a "grand" council or committee with important
adivsory functions, or a grand coalition of a president and other top
officeholders in a presidential system. The other three basic elements of
consociational democracy are (1) the mutual veto or "concurrent majority"
rule, which serves as an additional protection of vital minority interests, (2)
proportionality as the principle standard of political representation, civil
service appointments, and allocation of public funds, and (3) a high degree
of autonomy for each segment to run its own internal affairs.*'!

Das politische System Bosniens zwischen 1990 und 1992 und im Libanon zwischen
1943 und 1975 14Bt sich gemaB Arend Lijphart als Konkordanzdemokratie beschreiben.
Sowohl im Libanon wie auch in Bosnien bestand diese Art der Elitenkooperation. Die
zentralen Elemente, die sich in beiden Léndern finden lassen, sind die Kooperation der
Nationen bzw. Konfessionen im Bereich der Exekutive, in der Verwaltung, sowie das
Vetorecht und die weitgehende Selbstbestimmung der jeweiligen Gruppen.

8 Arend Lijphart, Democracy in plural societies (London 1977); Arend Lijphart, The Power-Sharing
Approach, in: Joseph V. Montville (Hg.) Conflict and peacemaking in multiethnic societies (New
York 1991) 491-510.

9 Samuel Huntington, The Clash of Civilizations?, in: Foreign Affairs, Summer 1993, Nr.3., Jhrg. 72,
22-49; Samuel Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert (Miinchen-Wien 1996).

10 Die in Kapitel 4 vorgestellten Teilaspekte lassen sich beiden Theorien zuordnen. So umfaflit die
Theorie von Lijphart Institutionen, Parteien und in einem geringeren Ausmal} externe, sowie
wirtschaftliche und soziale Faktoren. Huntington baut hingegen eher auf religiosen Faktoren auf. Die
Medien als Vermittler aller anderen Faktoren zur Bevolkerung lassen sich in beiden Theorien
wiederfinden.

11 Lijphart, Democracy in plural societies, 25.

221



In der Zeit vor den Wahlen 1990 besall Bosnien kein demokratisches System, so daf3 das
vorhergehende System nicht als Konkordanzdemokratie beschrieben werden kann.
Trotzdem gab es innerhalb der Institutionen ein Proporzsystem nach nationalem
Schliissel, das als Vorldufer der Konkordanzdemokratie gelten kann. Die Verteilung der
wichtigsten Amter der Republik und der kommunistischen Partei wurde in Bosnien im
Verhiltnis 1:1:1 bestimmt. Dies benachteiligte in erster Linie die Muslime, die weit
mehr als ein Drittel der Bevdlkerung stellten. Die kroatische Bevolkerung wurde mit
diesem Proporz gestdrkt. In Wirklichkeit blieben Kroaten jedoch in vielen Bereichen
unterreprasentiert, insbesondere in der Armee und Partei. Dieser Proporz, der seit den
friihen siebziger Jahren bestand, kann als Versuch gewertet werden, die
Unausgewogenheit durch eine ,,positive Diskriminierung® der kroatischen Bevolkerung
auszugleichen, also eine Dynamik zugunsten einer Identifikation aller
Bevolkerungsgruppen mit dem neuen Gemeinwesen zu entfalten. Es gab jedoch
Muslime in Bosnien, die ihre Unterreprdsentation mit dem libanesischen Nationalpakt
verglichen, also eher eine Festschreibung ihrer relativen Schwiche befiirchteten.'?

Nach den Wahlen fand in Bosnien die ,,grole Koalition* der drei Nationen auf drei
verschiedenen Ebenen statt. Auf der ersten Ebene wurden Serben, Kroaten und Muslime
gleichermallen im Prisidium reprasentiert. Auf der zweite Ebene bestand das
Abkommen iiber die Postenverteilung von Vorsitz des Priasidiums, Ministerprasident
und Parlamentsprésident. Drittens waren alle drei Nationen im Kabinett vertreten. Im
Libanon fand diese Elitenkooperation auf zwei Ebenen statt: Die im Nationalpakt
festgelegte  Postenverteilung von  Prdsidentschaft, Ministerprdsidenten  und
Parlamentspriasidenten stellt das wichtigste Element dieser groflen Koalition dar.
Weiterhin wurden die wichtigsten Konfession an den Kabinetten beteiligt.

Neben der Kooperation auf der hochsten Ebene wurde in beiden Staaten der Versuch
unternommen, nach einem Nationalititen- bzw. Konfessionsschliissel Posten in der
Verwaltung zu verteilen. Die Verteilung entsprach zwar nicht immer den tatsdchlichen
Bevolkerungsanteilen der Bevolkerungsgruppen (Uberreprisentation von Serben in
Bosnien und Maroniten im Libanon), schlof3 jedoch zumindest keine Gruppe von der
Staatsfiithrung aus.

Die dritte Bedingung Lijpharts, die innere Autonomie, wird in beiden Staaten am
wenigsten erfiillt. Libanon war ein sehr zentralistisch organisierter Staat, der Regionen
keinerlei Autonomie zugestand. Das unterschiedliche Zivilrecht fiir die Konfessionen
ermdglichte ihnen jedoch eine weitgehende nicht-territoriale Autonomie. In Bosnien
hingegen konnte sich in der kurzen Zeit der Konkordanzdemokratie keine innere
Autonomie entwickeln. Die Forderungen zwischen weitgehender Autonomie bzw.
Loslosung vom Staat von serbischer Seite und das Festhalten an einem zentralistischen
Staat auf Seiten der Muslime konnte vor Kriegsausbruch nicht zu einem Kompromil3
filhren. Die Autonomie serbischer und kroatischer Gebiete in Bosnien wurde ohne
Zustimmung der Regierung errichtet. Trotzdem erfiillen Bosnien und der Libanon die
wesentlichen Kriterien einer Konkordanzdemokratie im Sinne von Lijphart. In beiden
Staaten haben die Eliten der Konfessionen/Nationen beschlossen, gemeinsam den Staat
zu flihren.

12 Jens Reuter, Die politische Entwicklung in Bosnien-Herzegowina, in: Siidosteuropa, 11-12/1992,
41. Jhrg., 670.

222



4.1.2. Hindernisse fiir eine Konkordanzdemokratie

Um den Zusammenbruch dieser Kooperation zu verstehen, gilt es, die Voraussetzungen
fiir eine erfolgreiche Konkordanzdemokratie zu betrachten. Lijphart und andere
Autoren, die sich mit dieser Art des politischen Systems auseinandergesetzt haben,
nennen eine Vielzahl an Faktoren, die eine Konkordanzdemokratie entweder
begiinstigen oder erschweren. Sie lassen sich insgesamt fiinf verschiedenen Kategorien
zuordnen:

1. Demographie,

2. Institutionen,

3. Soziales und Wirtschaft,
4. Geschichte und

5. AuBlenpolitik.

Demographische Faktoren

Lijphart rdumt der Bevolkerungsverteilung zwischen den einzelnen Gruppen viel Raum
ein. Folgende finf Kriterien erleichtern das Bestehen einer Konkordanzdemokratie:

A. Keine einzelne Konfession bzw. Nation ist in der absoluten Mehrheit,
B. die Gruppen haben eine dhnliche Grofle,

C. die Zahl der Bevolkerungsgruppen ist relativ gering,

D. die Gesamtbevolkerung ist moglichst klein und

E. die Siedlungsgebiete der Gruppen sind geographisch konzentriert."?

Ad A. & B. Wenn keine Bevolkerungsgruppe in der absoluten Mehrheit ist, verringert
sich die Gefahr der Dominanz einer Gruppe. In Bosnien und im Libanon gibt es keine
Bevolkerungsgruppe, die die absolute Mehrheit stellt. In Bosnien besitzen die drei
Nationen eine vergleichbare Grofle (zwischen 17 und 43 %). Die wirkliche Grofe 1483t
sich im Libanon nur schwer schétzen, doch auch hier gibt es ein Gleichgewicht. Die drei
grofften Konfessionen (Sunniten, Schiiten und Maroniten) stellen wahrscheinlich je 20
bis 30 % der Bevolkerung. Die drei nichst groen Konfessionen (Orthodoxe, Drusen
und Katholiken) liegen zwischen 5 und 10 %. Die &dhnliche Groéfe der
Bevolkerungsgruppen erleichtert ein Gleichgewicht im Staat. Insoweit liegen die nach
Lijphart erforderlichen Voraussetzungen einer Konkordanzdemokratie vor.

Ad C. Bei einer geringen Zahl an verschiedenen Gruppen erhoht sich die Moglichkeit
Kompromisse zu schlieBen. Wéhrend in Bosnien die Zahl der Gruppen auf drei begrenzt
ist und somit dies moglich ist, bereitet die hohe Zahl an Konfessionen (17) im Libanon
eine groBBere Schwierigkeit zur Konsenstahigkeit des Staates.

Ad D. & E. Wihrend beide Staaten klein sind und somit weniger als grofle Staaten
komplexe Entscheidungsfindungsprozesse aufweisen, stellt die geographische
Verteilung der Bevolkerung ein Hindernis fiir territoriale Autonomie in Bosnien und
dem Libanon dar. Es gibt zwar gewisse geographische Konzentrationen, insgesamt sind
beide Staaten jedoch von einer starken Vermischung verschiedener Konfessionen bzw.
Nationen geprigt. Gebiete in denen eine Gruppe dominiert sind entweder zu klein, um

13 Lijphart, The Power-Sharing Approach, 497 f.

223



sinnvolle Einheiten zu bilden oder sie umfassen zwangsldufig wieder grofle andere
Minderheiten.'*

Institutionelle Schwdchen in Bosnien und im Libanon

Bei der Verwirklichung einer Konkordanzdemokratie finden sich im Libanon und in
Bosnien auch institutionelle Probleme, die die Kooperation erschwerten.

Im Libanon identifiziert Lijphart drei negative Elemente:
A. Die starke Rolle der Prisidenten, der nur einer Konfession zusteht,
B. die vorherbestimmte konfessionelle Identifizierung und

C. ein Wahlsystem, da3 zu einem niedrigen intrakonfessionellen Reprédsentationsgrad
fithren kann.

Ad A. Generell ist eine Konkordanzdemokratie erfolgreicher in einer parlamentarischen
Demokratie, als in einer Prasidialdemokratie. Da der Prasident meist nur eine Gruppe
reprasentieren kann und somit nicht Teil der Machtteilung ist, reduziert ein starker
Prasident die Kooperationsfahigkeit einer Konkordanzdemokratie.

Ad B. Zweitens erschwert die Festlegung von hohen Posten und Abgeordneten nach
Konfessionen die Anpassung an Verdnderungen in der Bevolkerungsverteilung. Sie
festigt zudem die Gruppenidentitdt. Lijphart pladiert statt dessen fiir eine informelle
Aufteilung unter den Gruppen, die einen Wandel erleichtert und konfessionelle Grenzen
nicht kiinstlich aufrecht erhilt.

Ad C. Drittens wurden die Abgeordnetensitze zwar konfessionell vorherbestimmt, es
konnten jedoch alle Konfessionen in dem Wahlkreis fiir diesen Sitz stimmen. Dies fiihrt
mitunter dazu, daB3 ein Kandidat zwar genug Stimmen in seinem Wahlkreis erhielt, um
ins Parlament einzuziehen, diese jedoch nicht von seiner Konfession bekam. Folge
dieses Wahlrechts war der Mangel an konfessioneller Legitimation fiir einzelne
Abgeordnete.

In Bosnien fiihrten andere institutionelle Merkmale zu grof3eren Schwierigkeiten bei der
Errichtung einer Konkordanzdemokratie. Das politische System Bosnien befand sich
1990-1992 in einer Ubergangsphase und war noch nicht gefestigt. Der drohende Zerfall
der Republik begann etwa zeitgleich mit den Wahlen und der demokratischen
Regierung. Einer derartigen Krise war das junge System noch nicht gewachsen.

Auf der Parlamentsebene bestand eine nationale Aufgliederung nur informell durch die
nationalen Parteien. Lediglich im Prédsidium Bosniens wurde die Verteilung nach
Nationalititen gesetzlich festgelegt. In Bosnien fiihrte diese informelle Aufteilung
jedoch dazu, daB nur je eine Partei die gesamte Nation vertrat. Dies hat die
Erfolgschancen einer Konkordanzdemokratie aus zwei Griinden vermindert. Erstens
wurden die multinationalen Parteien vollstindig von der Mitbestimmung iiber das Land
ausgeschlossen. Zweitens begiinstigte diese Parteienlandschaft die Vorherrschaft von
radikalen Nationalisten. Wiirden mehreren Parteien eine Nation reprdsentieren, wire
eine intranationale Koalitionsbildung nétig gewesen, die potentiell einen moderateren
Kurs fordert.

14 Hierzu s. Stjepko Golubic, Susan Campell, Thomas Golubic, How Not to Divide the Indivisible, in:
Rabia Ali, Lawrence Lifschultz (Hg.) Why Bosnia? (Stony Creek, Conn. 1993) 209-232.

15 Lijphart, Democracy in plural societies, 147-150; Lijphart, The Power-Sharing Approach, 507 f.

224



Obwohl Bosnien und der Libanon zwar formal die institutionellen Voraussetzungen fiir
eine Konkordanzdemokratie erfiillen, besaBlen beide Lidnder Systeme, die eine
Elitenkooperation erschwerten. Krisen konnten in Folge schwerer oder iiberhaupt nicht
bewaltigt werden.

Soziale und wirtschaftliche Faktoren

Drei soziale und wirtschaftliche Faktoren konnen die Erfolgschancen -einer
Konkordanzdemokratie betrdchtlich einschranken. Neben grolen sozialen und
wirtschaftlichen  Unterschieden zwischen den Gruppen und dem Fehlen
gruppentiberschreitender Loyalititen konnen auch Modernisierungsprozesse nachteilig
fiir eine nations- bzw. konfessionsiibergreifende Kooperation sein.'®

In kaum einem Land wirken sich grof3e soziale und wirtschaftliche Unterschiede positiv
auf die demokratische Entwicklung aus. Im Libanon erschwert die enge Korrelation
zwischen wirtschaftlichen und konfessionellen Grenzen die Kooperation in einem
gemeinsamen Staat (vgl. Kapitel 4.3.2.). Beide Trennlinien stiarkten sich gegenseitig, so
daB wirtschaftliche Spannungen zunehmend einen konfessionellen Charakter bekamen.
In Bosnien gab es hingegen keinen vergleichbaren Zusammenhang zwischen
wirtschaftlicher und nationaler Hierarchie. Hier verstirkte eine tiefgreifende
Wirtschaftskrise, die alle Nationen betraf, die nationalen Spannungen.

Die traditionellen sozialen Strukturen haben im Libanon weiterhin das Entstehen von
konfessionsiiberschreitenden Loyalitdten verhindert. Die Hierarchien, in den die
Bevolkerung des Libanon verankert war, besal bis auf wenige Ausnahmen einen
konfessionellen Charakter.'” Das kommunistische System in Bosnien schwichte zwar
nationale Loyalitdtsverhdltnisse, der Nationalititenschliissel erhielt jedoch nationale
Bindungen. Durch den Zusammenbruch der politischen und wirtschaftlichen Struktur
Ende der achtziger Jahre sind zudem viele nationsiibergreifende Loyalititen aufgelost
und durch nationale Bindungen ersetzt worden (s. z.B. die Fragmentierung der Medien,
Kapitel 4.5.1.).

Lijphart sieht in der sozialen und wirtschaftlichen Modernisierung der Lénder ein
Bedrohung fiir Konkordanzdemokratien. Viele Theoretikern, insbesondere Marxisten,
nahmen an, dal Modernisierung konfessionelle und nationale Konflikte iiberfliissig
werden lassen. Diese Annahme beruht auf dem Konzept, dal nationale und religidse
Identitdten ,,vormodern® sind. Doch sowohl Libanon, als auch Bosnien sind Beispiele
von Gesellschaften, die eine Modernisierung erlebt haben und trotzdem oder gerade
deshalb einen konfessionellen bzw. nationalen Konflikte erleben muBten.'®

Im Libanon blieben die sozialen Strukturen trotz Modernisierung und Urbanisierung
weitgehend erhalten. Die traditionellen Loyalitdtsverhdltnisse blieben bestehen oder
verstdrkten sich noch weiter. Eine Auswirkung dieser sozialen Netzwerke im Libanon
ist die niedrige Kriminalititsrate und der geringe Grad sozialer Unordnung.

16  Hierzu s. Lijphart, Democracy in plural societies, 174-176; Lijphart, The Power-Sharing Approach,
507 f.; Michael C. Hudson, The Problems of Authoritative Power in Lebanese Politics. Why
Consociationalism Failed, in: Nadim Shehadi, Dana Haffar Mills (Hg.) Lebanon: a History of
Conflict and Consensus (London 1988) 224 f.

17 Richard Hrair Dekmejian, Consciational Democracy in Crisis. The Case of Lebanon, in:
Comparative Politics, January 1978, 259-264.

18 Zum Zusamenhang zwischen Modernisierung und Nationalismus s. Karl W. Deutsch, Nationalism
and Social Communication (Cambridge, Mass. 1972).

225



Insbesondere in einer Gesellschaft, die von einem starken sozio-6konomischen Wandel
geprégt ist, kann dies als ungewohnliche Entwicklung gesehen werden. Somit trugen die
konfessionellen, traditionellen Loyalititsverhdltnisse auf lokaler Ebene zum
Zusammenhalt der Gesellschaft bei. Die Gefahr dieser Netzwerke ist jedoch ihr
konfessioneller Charakter. So wohnen Angehorige gleicher Konfessionen meist in den
gleichen Dorfern oder Stadtteilen, wo soziale Beziehungen eine ausschlieBlich
konfessionelle Qualitdt bekommen. Diese kann gegen andere Konfessionen mobilisiert
werden. Die konfessionellen Eliten rekrutieren sich nicht durch die staatlichen
Strukturen, sondern aus den Dorfern und Vierteln, in denen sie ,,ihre” Bevolkerung
vertreten. Die rapide Urbanisierung Beiruts brachte neben einem hohen Wohlstand
grofle soziale Spannungen mit sich. Arme Bevolkerungsteile, die von dorflichen
Gemeinden in die Hauptstadt gezogen sind, wurden mit einem enormen Wohlstand
konfrontiert."

Wihrend auf dem Land die Nationen Bosniens meist getrennt von einander lebten,
mischten sich Kroaten, Serben und Muslime in den Stddten. In Stddten, die sich
wéhrend der Nachkriegszeit in Bosnien vergroBerten, gab es auch den hochsten Anteil
an gemischten Ehen. 1990 waren 40 Prozent aller Ehen im urbanen Umfeld zwischen
Partner aus unterschiedlichen Nationen.”

Historische Faktoren

Eine Elitenkooperation kann durch vergangene Erfahrung der Zusammenarbeit
begiinstigt werden. Historische Konflikte und Spannungen zwischen den Konfession
bzw. Nationen kénnen andererseits eine Konkordanzdemokratie erschweren.!

In Bosnien und im Libanon gibt es eine lange Tradition an Kooperation der Gruppen.
Wie aus der historischen Darstellung beider Gebiete deutlich hervorgeht, war die
Entwicklung der Lénder stirker von Kooperation als von Konflikten geprigt.
Bewaffnete Auseinandersetzungen zwischen Gruppen bildeten stets die Ausnahme. Im
Libanon gab es vor 1975 nur 1958 und zwischen 1840 und 1860 Kriege zwischen den
Konfessionen. Doch auch diese Kriege hatten keinen rein konfessionellen Charakter,
sondern entstanden vorrangig durch soziale und wirtschaftliche Krisen. In Bosnien gab
es vor dem 2. Weltkriege liberhaupt keine national motivierten Kriege. Die Aufstinde
des 19. Jahrhunderts richteten sich meist gegen die Fremdherrschaft und besallen meist
eine wirtschaftliche Ursache. Es gab zwar unterschiedliche nationale Interessen, die
manchmal in Konflikt zueinander standen, doch fiihrten diese nicht zu bewaffneten
Konfrontationen.

19  Samir Khalaf, Guilain Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, in: Nadim Shehadi, Dana
Haffar Mills (Hg.) Lebanon: a History of Conflict and Consensus (London 1988) 181-184.

20  Francine Friedman, The Bosnian Muslims. Denial of a Nation (Boulder, Col 1996) 178. Zum
Zusammenhang zwischen den Gegensatz Stadt-Land und nationalen Spannungen in Bosnien s.
Ursula Riitten, Die Stadt spiegelt sich im Menschen wie Wasser. Notizen zur Entwicklung und
Vernichtung Urbaner Lebensrdume und zur Litanei des Hasses in Jugoslawien, in: Nenad Stefanov,
Michael Wertz (Hg.) Bosnien und Europa. Die Ethnisierung der Gesellschaft (Frankfurt 1994) 182-
195; Bogdan Bogdanovié, Architektur der Erinnerung (Klagenfurt/Salzburg 1994); Susan L.
Woodward, Bosnia and Herzegowina, in: Leokadia Drobizheva, Rose Gottemoeller, Catherine
McAdrle Kelleher, Lee Walker (Hg.) Ethnic Conflict in the Post-Soviet World. Case Studies and
Analysis (Armonk, N.Y./London 1996) 27 f.

21 Lijphart, Democracy in plural societies, 174-176; Lijphart, The Power-Sharing Approach, 507 f.

226



Externe Faktoren

Lijphart sieht eine auslidndische Bedrohung fiir einen Staat als mdglichen
Stabilisationsfaktor. Dabei geht er davon aus, da die Bedrohung von allen
Bevolkerungsgruppen als solche empfunden wird. Die Nachbarldnder des Libanon und
Bosnien stellten zwar stets eine Gefahr fiir den Staat dar, zugleich fanden sie durch eine
Allianz mit jene einer oder mehreren Gruppen Verbiindete (vgl. Kapitel 4.6.). Somit
haben sie dazu beigetragen, die Gruppen in Bosnien und im Libanon voneinander zu
trennen. Der Konsens in wesentlichen Fragen, z.B. Unabhingigkeit fiir Bosnien und
Reform des Staates im Libanon, wurde durch die Einmischung ausldndischer Méchte
behindert.”” Die auslindische Einmischung im Libanon hat weiterhin dazu beigetragen,
die Eliten zu diskreditieren: ,,Lebanese elites have been delegitimized in the eyes of
important segments by the political, economic, and cultural 'special relations' with
outsiders.“” Entgegen der Hypothese von Lijphart hat sich somit die externe Bedrohung
als zentrales Element der Destabilisierung der Lander und nicht als einigender Faktor
erwiesen. In Bosnien und im Libanon wurde die Einmischung von au3en auch oft nicht
als fremde Intervention empfunden. Haufig wurden die anderen Bevolkerungsgruppen
mit groBerer Distanz, als die Interventionsmacht eingeschitzt.

Wie deutlich geworden ist, erfiillen Bosnien-Herzegowina und der Libanon bei weitem
nicht alle Bedingungen fiir eine erfolgreiche Konkordanzdemokratie. Hieraus leitet sich
die Frage ab, ob in Anbetracht dieser negativen Faktoren die Konkordanzdemokratie die
Bildung stabiler politischer Systeme beglinstigt.

4.1.3. Nachteile des Konkordanzsystems

Das System der Konkordanzdemokratie bringt Nachteile mit sich, die moglicherweise
die Krise in beiden Staaten verstirkt haben:,,...the lebanese case shows that
consociational devices at best do not have a great deal of potency in building legitimacy
and stability. At worst, they may actually have excerbated divisions and hastened the
collapse.“** Es lassen sich drei grundlegende Nachteile identifizieren. Erstens droht das
System Reformen zu verhindern und bei fehlenden informellen Vermittlungsverfahren
Konflikt zu verschirfen. Zweitens unterscheidet es Menschen im politischen System
nach Konfession bzw. Nation und steht somit im Widerspruch zum
Gleichheitsgrundsatz einer Demokratie. Zuletzt reduziert sich die Effizienz einer
Verwaltung bei einer Amterverteilung nach Kriterien, die nicht die Qualifikation in den
Mittelpunkt stellt.

Da Konkordanzdemokratien stirker als normale Demokratien reguliert sein miissen, um
den Zugang und die Machtbeteiligung aller Gruppen zu sichern, kann dies zu einer
Immobilitdt des Systems fiithren. Der Aufstieg neuer Eliten wird behindert und
Reformen verzogert. Da in Konkordanzdemokratien weiterhin alle Gruppen ein Veto in
Kernfragen besitzen, konnen Entscheidungen verzogert werden. Wenn jedoch die
Mehrheit der Bevolkerung, nicht aber alle Gruppen, eine Anderungen wiinschen und
eine Gruppe ein Veto einlegt, droht dies den Staat zu zerstéren.”” In Bosnien war dies
bei der Frage nach Unabhingigkeit von Jugoslawien der Fall. Kroaten und Muslime

22 Hudson, The Problems of Authoritative Power in Lebanese Politics, 231.

23 Ebd., 225.
24 Ebd., 233.
25 Ebd., 227.

227



waren mehrheitlich fiir den Austritt aus dem Bundesstaat, wihrend die serbische
Bevolkerung das Referendum boykottierte (vgl. Kapitel 2.5.1.) Ein gegenseitiges Veto
ist nur dann sinnvoll, wenn der Staat ausreichende Vermittlungsorgane besitzt, die ein
Kompromif3 erarbeiten konnen. Zudem muf3 die Elite aller Gruppen prinzipiell
verhandlungsbereit sein.?

Bei Konkordanzdemokratien stellt sich die Frage, ob die Aufteilung der Bevolkerung in
Gruppen auf der Ebene des politischen Systems nicht gerade jene Gegensétze verstirkt,
die es zu mindern versucht. Ein solches System verhindert, dafl jeder ein beliebiges
Staatsamt bekleiden kann. Auch wenn keine Gruppe vorherrscht (was zumindest im
Libanon der Fall war) trennt es die Bevolkerung und fiihrt Art eine ,,politische
Apartheid” herbei. Die nationalistische oder religiose Position, wonach Nation oder
Konfession das zentrale Merkmal des Menschen darstellt, wird somit bestitigt und
gefestigt. Hieraus ergibt sich die Gefahr, dal3 radikalere Parteien legitimiert werden und
langfristig das System zerstoren. Zuletzt werden Menschen, die versuchen die Grenzen
zwischen den Gruppen zu iiberwinden, aus dem politischen System ausgegrenzt, da sie
nicht als ,,legitime* Vertreter ihrer Gruppe gesehen werden. So blieb im Libanon die
Konfession stets stirker ausgeprigt als das Nationalgefiihl. In Bosnien wurden in
kiirzester Zeit nach den Wahlen 1990 alle nicht-nationalistischen Politiker ausgegrenzt.

Zuletzt stellt sich das Problem in einer Konkordanzdemokratie, dal3 viele Posten nicht
teilbar sind. Statt dessen werden oft ,,Scheinposten geschaffen und Verwaltung und
Regierung personell aufgebldht, um die konfessionelle Repridsentation zu sichern. So
wurde im Libanon der Parlamentsprasident symbolisch aufgewertet. Seine tatsdchlichen
Kompetenzen konnten jedoch nicht erweitert werden. In Bosnien wurde ein sieben-
kopfiges Priasidium geschaffen, das neben der Regierung bestand. Diese
Amtervervielfiltigung senkt die Effizienz eines Staates und erhdht die Komplexitit der
Entscheidungsprozesse (s. oben)*’

Das Scheitern der Konkordanzdemokratie in Bosnien und im Libanon

Weder Bosnien noch der Libanon konnten die Bedingungen erfiillen, um eine stabile
Konkordanzdemokratie zu errichten. Weiterhin besitzt das Konzept der Machtteilung
nach Lijphart einige Méngel, die moglicherweise die Spannungen zwischen den
Gruppen verstiarken. In seinem Buch aus dem Jahr 1978 {iber die Konkordanz geht
Lijphart noch von dem grundsitzlichen Erfolg des Libanon aus. In einem Aufsatz aus
dem Jahr 1991 kommt er dagegen zu dem Schluf3, da3 der Libanon viele Méngel hatte,
die bereits vor 1975 bestanden. Die Linder mit erfolgreichen Konkordanzdemokratien
sind meist Lander, bei denen die internen Bruchlinien nicht konfessionell oder national,
sondern sozial oder ideologisch geprdgt sind. Einige Lander mit verschiedenen
Nationen, Konfessionen oder Sprachen sind zugleich erfolgreiche
Konkordanzdemokratien. Neben Belgien und der Schweiz gehort auch Kanada zu
diesen Lindern. Diese Staaten verfiigen {iiber eine Vielzahl informeller
Vermittlungsinstitutionen. Zudem sind sie in einem Umfeld, in dem der Staat nicht von

26  Zur Struktur von informellen Vermittlungsorganen s. Antoine Nasri Messara, The accomodation
between communities in Lebanon: Parliament and paraparliaments in polural societies, in: Social
Compass, Nr. 4/1988, Jhrg. XXXV, 625-636.

27  Antoine N. Messara, Partage du pouvoir, Dilemme et perspective d'évolution: le cas du Liban, in:
Nadim Shehadi, Dana Haffar Mills (Hg.) Lebanon: a History of Conflict and Consensus (London
1988) 242-244.

228



auBen durch Allianzen mit einzelnen Bevolkerungsgruppen bedroht ist. Das
Konkordanzsystem scheint schlie3lich auch in Staaten mit einem hohen wirtschaftlichen
und sozialen Entwicklungsgrad erfolgreich zu sein.

Sowohl in Bosnien, als auch im Libanon, haben die starken Gruppenidentitidten eine
Kooperation behindert und letztendlich zerstort. Der Aspekt der Identitdt der Gruppen
als Erkldrungsansatz fiir den innerstaatlichen Konflikt bedarf also genauerer
Betrachtung.?®

4.2. Der Kampf der Kulturen ?

Das nur bedingt als Erkldrung politischer Systeme taugliche Modell der
Konkordanzdemokratie lenkt die Aufmerksamkeit auf Versuche, Theorien iiber
Konflikte zwischen Gruppen zu entwickeln. Ein derartiges Modell bildet die These von
Samuel Huntington, wonach zukiinftige Konflikte in erster Linie zwischen Kulturen
stattfinden. Als in Foreign Affairs im Sommer 1993 der Artikel ,,The Clash of
Civilizations?* von Samuel Huntington erschien, 16ste dies sofort heftige Kontroversen
aus.”” Ende 1996 erschien schlieBlich ein Buch des amerikanischen
Politikwissenschaftlers, indem er seine Theorie ausformuliert.

Das Konzept von Huntington bildet einen aktuellen Versuch, eine umfassende Theorie
iiber Konflikte vorzulegen. Es ist weiterhin die deutlichste und prazise Ausformulierung
einer Theorie, die immer &fter diskutiert und als Erklarung prasentiert wird.*

4.2.1. Bruchlinienkriege

Es kann hier nicht versucht werden, eine Gesamtkritik am Werk von Huntington zu
iiben. Die Lage in Bosnien und im Libanon bildet jedoch einen niitzlichen Maflstab, um
einige der Theorien zu lberpriifen. Huntington bietet fiir die Kriege in Bosnien und im
Libanon jedoch einen Erkldarungsansatz im Rahmen von ,,Bruchlinienkriegen* zwischen
Kulturen. Die von Huntington entwickelte Theorie richtet sich in erster Linie auf die
Zeit seit dem Ende des Kalten Krieges. Obwohl der Krieg im Libanon zu einem Grof3teil
wiéhrend der Konfrontation zwischen Ost und West ausgefochten wurde, 148t sich dieser
Konflikt anhand der Theorie Huntington analysieren. Wie in den vergangenen Kapiteln
dargestellt wurde, spielten ideologische Faktoren und Blockgegensitze eine
untergeordnete Rolle. Zwar sind einige Ereignisse nur im Rahmen des Kalten Krieges

28 Vgl. Elizabeth Crighton, Martha Abele Mac Iver, The Evolution of Protracted Ethnic Conflict.
Group Dominance and Political Underdevelopment in Northern Ireland and Lebanon, in:
Comparative Politics, January 1991, 127-141; Donald L. Horowitz, The Challenge of Ethnic
Conflict. Democracy in Divided Societies, in: Journal of Democracy, October 1993, Nr. 4, Jhrg. 4,
18-38.

29  Huntington, The Clash of Civilizations? Zu Reaktion auf diesen Artikel s. Responses to Samuel
Huntington's "The Clash of Civilizations?" in: Foreign Affairs, September/October 1993, Nr. 4,
Jhrg. 72, 2-26.

30 Fir eine Liste anderer Biicher zu dem Thema s. Cultural Explainations. The man in the Bagdad caf¢,
in: The Economist, 9.11.1996, Nr. 7991, Jhrg. 341, 25-32. Einige deutschsprachige
Veroffentlichungen zu dem Thema sind Peter Heine, Konflik der Kulturen oder Feindbild Islam
(Freiburg/Basel/Wien 1996), Bassam Tibi, Im Schatten Allahs (Miinchen/Ziirich 1994), Bassam
Tibi, Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und Fundamentalismus
(Hamburg 1995), Heinz-Jiirgen Axt, Kampf der Kulturen? Europa nach Ende des Ost-West
Konflikts, in: Eruopdische Rundschau, Winter 1994, Jhrg. 22, 95-109 und Eric Frey, Auf dem
Schlachtfeld der Kulturen, in: Der Standard, Album, 6.12.1996, 1-2.

229



verstindlich, die grundsitzlichen Faktoren des Krieges im Libanon greifen jedoch iiber
diese Phase hinaus und nur im Land selber und in der Region erkldren. Die Parallele mit
dem Krieg in Bosnien 148t eine Ahnlichkeit in den Ursachen vermuten. Der Krieg im
Libanon bedarf zur Analyse daher nicht einer Theorie zum Kalten Krieg. Vielmehr
erfordert die Erkldarung einen Riickgriff auf allgemeine Theorien zu Konflikten in der 2.
Halfte des 20. Jahrhunderts.

Im Zentrum der Theorie Huntingtons steht der Kulturbegriff. Kulturen sind nach der
Meinung des Politikwissenschaftlers die Hauptursache fiir Konflikte nach dem Ende des
Kalten Krieges. Mit Zivilisation und Kultur umschreibt Huntington die gesamte
Lebensweise eines Volkes. Er stellt diese Kategorie somit {iber engere Definitionen wie
Nation oder Sprache. Im Zentrum des Huntigton'schen Kulturbegriffes steht die
Religion: ,In ganz hohem Male identifiziert man die groen Kulturen der
Menschheitsgeschichte mit den grofen Religionen der Welt; und Menschen, die
Ethnizitdit und Sprache miteinander teilen, sind fdhig - so wie im Libanon, im
Jugoslawien und auf dem indischen Subkontinent -, einander abzuschlachten, weil sie
an verschiedene Gétter glauben.*'

Wihrend im Vordergrund der Analyse Huntingtons der Konflikt zwischen den
Zivilisationen auf der internationalen Ebene (z.B. Golfkrieg) steht, sieht er in
sogenannten Bruchlinienkriegen eine weitere Artikulation des ,,Clash of Civilizations®.
Diese Kriege finden zwischen Gemeinschaften, Staaten oder Gruppen unterschiedlicher
Zivilisationszugehorigkeit statt. Obwohl dieser Krieg auch auf zwischenstaatlicher Eben
ausgetragen werden konnen, widmet Huntington die grofSte Aufmerksamkeit hierbei den
innerstaatlichen Bruchlinienkriegen. Diese Konflikte charakterisieren gegeniiber
zwischenstaatlichen Kriege sich durch eine grofere Dauer und Brutalitit. Der Krieg im
Libanon wie auch der Krieg in Bosnien lassen sich dieser Kategorie zuordnen. Wie bei
dem globalen Kulturkonflikt steht fiir Huntington die Religionszugehorigkeit im
Vordergrund: ,,Manche Analytiker spielen die Bedeutsamkeit dieses Faktors [Religion]
herunter. Sie verweisen zum Beispiel auf die gemeinsame Ethnizitdt und Sprache, das
frithere Zusammenleben und die hdufigen Mischehen zwischen Serben und Muslimen in
Bosnien und tun den religiosen Faktor unter Hinweis auf Freuds »Narzi3mus der kleinen
Unterschiede« ab.“** Tatséchlich sprechen alle Einwohner Bosniens die gleiche Sprache
und besitzen eine gemeinsame Ethnizitit. Auch im Libanon treffen beide Faktor zu,
abgesehen von der im Krieg bedeutungslosen armenischen und kurdischen Minderheit.
Trotzdem kam es zu einem Krieg in beiden Lidndern, der auf dem Unterschieden der
Gruppen basiert. Somit scheint Huntington recht zu haben, wenn er die
Religionszugehorigkeit in den  Vordergrund  stellt. Die  unterschiedliche
Religionszugehorigkeit  filhrte in  Bosnien und im Libanon zu einem
Auseinanderentwicklung der bestehenden Gemeinsamkeiten. So wurden die Sprachen
geteilt” und die gemeinsame ethnische Herkunft in Frage gestellt. Wihrend kroatische
Historiker glaubten beweisen zu konnen, daB3 die Kroaten nicht slawischen, sondern
iranischen Ursprungs sind,** stellten Maroniten die Behauptung auf, keine Araber,

31 Huntington, Kampf der Kulturen, 52 f.
32  Huntington, Kampf der Kulturen, 414 f.

33 Im Lauf des Krieges ist das Serbokroatische ins Serbische, Kroatische und Bosnische zerbrochen.
Die Unterschiede sind jedoch minimal und eher geographisch, als national gepragt.

34 Zum iranischen Ursprung der Kroaten: Domenikus Mandié¢, Kroaten und Serben-zwei alte
verschiedene Volker (Heiligenhof/Bad Kissingen 1989) 24-25. Die Theorie, daB3 die Maroniten von
den Phéniziern abstammen, wird insbesondere von den extremen ,,Wachtern der Zedern* vertreten,

230



sondern Nachkommen der Phonizier zu sein. Als Ergebnis fiihrte die unterschiedliche
Religion zu einer Negierung aller anderen Gemeinsamkeiten: ,,No! protested Father
Boulos Naaman, the influential Maronitew cleric who became a close adviser to slain
President-elect Bashir Gemayyel, when he was asked this question [on the existence of a
single Lebanese ‘nation’]. ‘We are two peoples, with two languages and two cultures!
We Christians have nothing in common with the Muslims!”**

Die Demographie der Muslime

Der zentrale Faktor fiir den Konfliktausbruch ist fiir Huntington eine demographische
Verdanderung im jeweiligen Land. Dies kann sich einerseits durch einen hohen Anteil an
Jugendlichen oder andererseits durch eine Umgewichtung zugunsten einer Nation
ausdriicken. So sieht er fiir den Libanon in der raschen Bevolkerungszunahme der
Schiiten die Hauptursache fiir die Spannungen in den siebziger Jahren. In Bosnien sind
es die Muslime, die seit dem 2. Weltkrieg den Anteil der serbischen Bevolkerung
iiberholt haben. Scheinbar féllt der demographische Zuwachs mit der Zunahme an
Spannungen zusammen.® Diese beiden Faktoren stehen jedoch in beiden Lindern nur in
einem  sehr  oberflichlichen = Zusammenhang. In  Wirklichkeit ist der
Bevolkerungszuwachs der Muslime in Bosnien nicht so eindeutig wie es Huntington
darstellt.

Die hiufig wechselnde Definition der Muslime in Bosnien, die noch nicht
abgeschlossene Nationswerdung und ihre hohe Anteil unter den Jugoslawen (vgl.
Kapitel 2.4.1.) zeigt, dal ihr Bevolkerungsanteil zwar stirker als der serbische oder
kroatische angestiegen ist, nicht jedoch so stark, wie von Huntington oder der
serbischen Propaganda dargestellt. So sagte der Informationsminister Velibor Ostoji¢
der ,,Republika Srpska*: ,,Der Islam erstarkt iiberall. Das christliche Libanon und
Zypern sind gefallen. AuSerdem vermehren sich die Moslems sehr schnell.«’

Die Bevolkerungszunahme der Schiiten im Libanon ist nach Schitzungen tatsdchlich
sehr gro3 gewesen. Wihrend bei der letzten Volkszdhlung 1932 knapp unter 20 % der
Bevolkerung Schiiten waren, stieg ihr Anteil je nach Schitzung, in den siebziger und
achtziger Jahren auf 30 % bis zu 50 %. Die Rolle der Schiiten zu Beginn der
Biirgerkrieges war jedoch gering. Erst seit den friihen achtziger Jahren, insbesondere
nach dem israelischen Einmarsch 1982 {ibernahm diese Bevolkerungsgruppe eine
zentrale Rolle in dem Konflikt.

Bedeutender als Konfliktursache als die Zunahme von Muslimen in Bosnien und
Schiiten im Libanon sind jedoch zwei andere Faktoren: Stédrkere Politisierung der

s. Michael Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon: Kampf um Ideologie und Herrschaft in einer
unfertigen Nation (Wiesbaden 1983) 198-199.

35 Zitiert nach: Helena Cobban, The making of modern Lebanon (London 1985) 30-31. Im gleichen
Sinne vergleicht Radovan Karadzi¢ die Serben und Kroaten mit Hunden und Katzen: ,,You can't
keep a dog and a cat in a box together. Either they would always be quarreling and fighting or they
would have to stop being what they are.” zitiert nach: Warren Zimmermann, Last Chance for
Bosnia?, in: The New York Review of Books, 19.12.1996, Nr. 20, Jhrg. XLIII, 10.

36 Obwohl fiir den Libanon seit 1932 nur Schitzungen zur Verfiigung stehen, steht der Zuwachs der
schiitischen Bevolkerung auller Zweifel.

37 Zitiert nach: Omer Erzeren, «Kreuzzug gegen den Islam», Die Reaktion der Tiirkei und der
islamischen Welt auf den Krieg in Bosnien, in: Erich Rathfelder (Hg.), Krieg auf dem Balkan. Die
europdische Verantwortung (Reinbeck bei Hamburg 1992) 122.

231



Schiiten im Libanon und der Muslime in Bosnien und Perzeption als Feindbild durch
andere. In den Jahren vor den Krieg nahm die Identitdt beider Gruppen und die
Artikulation ihrer Interessen stark zu. Die verstiarkte Teilnahme an politischen Prozessen
beider Gruppen ist nicht auf ihre groere Zahl, sondern auf jeweils unterschiedliche
andere Griinde zurlickzufiihren. Im Libanon bewirkte die interne Migration der Schiiten
und die Verarmung in den Slums um Beirut zu einer Politisierung.”® Die bosnischen
Muslime wurden hingegen gezielt durch die kommunistische Partei gefordert, um ein
Gleichgewicht zwischen Kroaten und Serben herzustellen.

Diese neue politische Rolle fiir beide Gruppen weckte bei den anderen Konfessionen
und Nationen berechtigte Sorgen um ihre Vormachtstellung. Vor dem Krieg hatten
jedoch weder Muslime in Bosnien, noch Schiiten im Libanon den Anspruch, das
gesamte Land zu beherrschen. Die meisten politischen Ziele beider Gruppen richteten
sich lediglich auf eine der Bevolkerungszahl entsprechenden Reprisentation. Es ist
kaum iiberraschend, dal3 die Eliten der dominanten Gruppe ihre Vorherrschaft bedroht
sahen. Zuerst bemiihten sich im Libanon Sunniten um eine Kontrolle iiber die
schiitische Bevolkerung, so daBl die Emanzipation der Schiiten zuerst durch die
Maroniten unter dem Motto ,.Der Feind meines Feindes ist mein Freund® unterstiitzt
wurde. Als die Schiiten sich ihre Eigenstindigkeit gesichert hatten und nun eine
Mitbestimmung am Staat forderten, fiihrte das zu einer zunehmenden Konfrontation mit
konservativen Maroniten. In Bosnien kam der Widerstand gegen die politische Stellung
der Muslime nicht von der kommunistischen Partei, sondern erst im Laufe der achtziger
Jahre aus Serbien selbst und nach den Wahlen von Seiten der SDS in Bosnien. Nicht die
demographische Entwicklung als solche, sondern die Politisierung der Muslime in
Bosnien und der Schiiten im Libanon hat die Mobilisierung von Feindbildern der
dominanten Gruppe hervorgerufen.

Islamischer Extremismus

Huntington widmet sich neben der demographischen Entwicklung dem islamischen
Extremismus, wobei er insbesondere die SDA und Alija Izetbegovi¢ in Bosnien als
Beispiel heranzieht. Er sieht bereits den Wahlerfolg der Partei fiir Demokratische
Aktion 1990 als Wendepunkt der Muslime von einer multikulturellen Gesellschaft hin
zum Islam. Als Beweis dient dem Autor die Islamische Deklaration von Izetbegovi¢ aus
dem Jahr 1970 (vgl. Kapitel 4.4.1.). Huntington hat zu Recht den bosnischen
Prasidenten als glaubigen Muslimen bezeichnet; daraus jedoch auf einen Schwenk der
Muslime Bosniens hin zum Islam zu schlieBen ist kurzsichtig.” Erstens erhielt bei den
Wahlen 1990 der ehemalige kommunistische Funktionédr Fikret Abdi¢ mehr Stimmen
als Izetbegovi¢. Zudem war das Programm und das politische Handeln der SDA bis zum
Kriegsausbruch keineswegs islamistisch. Ohne Zweifel gab es bereits seit der Griindung
der SDA einen religidsen Fliigel, dessen Einflufl im Krieg zunahm, dies aber bereits als
Beweis fiir den Krieg in Bosnien als Religionskrieg darzustellen ist nicht zuldssig.
Huntington erwidhnt in diesem Zusammenhang nicht den radikalen Nationalismus der
beiden anderen nationalen Parteien, der ohne Zweifel stidrker als in der SDA
reprisentiert war. Mit seiner Argumentationsweise folgt er somit der Linie vieler pro-

38 Diese Migration wurde erster Linie nicht durch Bevolkerungszuwachs bedingt. Wiahrend Maroniten
und Sunniten {iberwiegend ins Ausland emigrierten, blieben die Migrationsstrdme der Schiiten auf
das Land konzentriert.

39 Huntingtion bezeichnet Bosnien u.a. als den ,Iran des Balkans* Huntington, Kampf der Kulturen,
432-441.

232



serbischer Veroffentlichungen, die das Verhalten der SDS nur als Reaktion auf eine,
unbewiesene, Islamisierung durch die SDA begriindeten.*’ Der Krieg forderte innerhalb
der SDA, wie bei allen Konfliktparteien in Bosnien, die Extremisten, so dal3 der Islam
als Basis der Staatsform zunehmend an Beliebtheit gewann. Dieses gegenseitige
Hochschaukeln von Extremismus 143t sich auch im Libanon beobachten, wo in den
achtziger Jahren die Forderung der Hizbollah nach einem schiitischen Staat Libanon
einem Konzept auf Seiten der Maroniten entsprach.

Dieses Phidnomen steht nicht nur mit dem Islam in Verbindung. Bei allen Konflikten,
bei denen Nationalismus und Religionszugehorigkeit mobilisiert wird, verstarken sich
die antagonistischen Nationalismen und Religionen gegenseitig.*’

Der kulturelle Schulterschluss

Samuel Huntington geht davon aus, dal3 die internationalen Beziehungen zunehmend
durch Kulturen bestimmt werden. Er lehnt wirtschaftliche Ursachen globaler Konflikte
ab und sieht Staaten nicht als treibende Kréfte derartigen Krisen. Aus seiner Sicht
existieren auch ,,Bruderkriege* innerhalb von Kulturen, sie besitzen jedoch nicht die
Brisanz von Kdmpfen zwischen Kulturen: ,,Die Gewalt zwischen Staaten und Gruppen
aus unterschiedlichen Kulturkreisen jedoch triagt den Keim der Eskalation in sich, da
andere Staaten und Gruppen aus diesen Kulturkreisen ihren 'Bruderlindern' zu Hilfe
eilen werden.“* Diese ,,Bruchlinienkriege” sind somit potentiell destabilisierender, da
sich die entsprechenden Kulturkreise hinter ,,ihre* Kriegspartei stellen. Huntington fiihrt
hierbei ausfiihrlich die Unterstiitzung islamischer Lénder fiir die bosnischen Muslime,
die griechische und russische Forderung der Serben und die deutsche und
osterreichische Anerkennung von Slowenien und Kroatien an.* Erneut vereinfacht
Huntington die Tatsachen. In seiner Kritik zu Huntington sieht Foud Ajami die Staaten
nach wie vor als die wichtigsten Akteure: ,,Civilizations do not control states, states
control civilizations. States avert their gaze from blood ties when they need to; they see
brotherhood and faith and kin when it is in their interest to do so.“** Tatsichlich blieb
die Unterstiitzung der Muslime durch islamische Staaten meist rhetorisch (vgl. Kapitel
3.4.1.). Der einzige Staat, der finanziell und militdrisch den Muslimen half, der Iran,
unterstiitzte die Muslime nicht nur aus religiéser Verbundenheit, sondern aus nationalen
Interessen. Auch die tiirkische Unterstiitzung fiir die bosnischen Muslime ist eher
historisch und strategisch, als religiés/kulturell zu erkliren.* Was die Unterstiitzung

40 So z.B. Karlheinz Dreschner, Milan Petrovi¢, Weltkrieg der Religionen, Der ewige Kreuzug auf
dem Balkan (Stuttgart/Wien 1995); Dobrica Cosié, L'Effondrement de la Yougoslavie, Positions
d'un Résistant (Lausanne 1994) 75-79; Yossef Bodansky, Vaughn S. Forrest, Irans's European
springboard? Task force on terrorism & unconventional warfare, House Republican Research
Committee (Washington 1.9.1992).

41 Zur gegenseitigen Verstirkung extremer Ideologien und Nationalismen im Libanon s. Georges
Corm, Liban: les guerres de I'Europe et de 1'Orient, 1840-1992 (Paris 1992) 258-280.

42  Huntington, Kampf der Kulturen, 24.

43  Huntington, Kampf der Kulturen, 444-478.
44 Foud Ajami, The Summoning, in: Foreign Affairs, September/October 1993, Nr. 4, Jhrg. 72, 9.

45  Obwohl der Iran rhetorisch islamische Bewegungen fordert, bedarf es eines nationalen Interesses fiir
diese Unterstiitzung. vgl. Fadil Rasoul, Kultureller Dialog und Gewalt, Aufsidtze zu Ethnizitit,
Religion und Staat im Orient, 105-110. Zur Unterstiitzung Bosniens druch die Tiirkei s.Heinz-Jiirgen
Axt, The "Islamic Arc" from the Balkans to Central Asia, in: Balkanlinder im Europa der
Gegenwart, Flinftes Symposium (22.-23.5.1992), Institut fiir Balkan-Studien und Siidosteuropa-
Gesellschaft Miinchen (Thessaloniki 1994) 27-39. Zu den Positionen der islamischen Lénder s.

233



Deutschlands und Osterreichs fiir die katholischen/westlichen Linder des ehemaligen
Jugoslawiens betrifft, kann man gleichermaBlen fragen, warum Frankreich, das
gleichermallen dem westlichen Kulturkreis angehort, nicht die gleiche Linie verfolgte.
Auch unter den orthodoxen Landern gab es keine einhellige Unterstiitzung fiir Serbien.
Die beiden Nachbarlinder Ruménien und Bulgarien haben sich kaum hinter ihren
orthodoxen ,,Bruder* gestellt. Auch die russische und griechische Férderung der Serben
wurde zwar wortgewaltig vorgetragen, blieb aber in Wirklichkeit eher zuriickhaltend. So
standen Lidnder mit eigenen Minderheitenproblemen einem einheitlichen Jugoslawien
positiver gegeniiber, als Linder (wie Deutschland) ohne nennenswerte Minderheiten.*

Auch im Libanon war die kulturelle ,,Ndhe® nur eines von vielen Motiven fiir das
Engagement ausldndischer Machte. Syrien war nicht immer mit den muslimischen
Fraktion verbiindet. Syrien unterstiitzte Kriegsparteien mit dem einzigen Ziel, selbst das
Land zu kontrollieren. Die Unterstiitzung européischer Lander, sowie auch jene des Iran,
dienten in erster Linie nationalen Interessen. Fiir Israel gab es zwar auch kulturelle
Griinde fiir die Allianz mit den Maroniten, letztendlich iiberwogen jedoch strategische
Griinde. (vgl. Kapitel 4.6.2)

So wie Lander Kulturen bestimmen kdnnen, dominiert die Loyalitdt der Bevolkerung
zum Staat oder zu einer Nation. In manchen Féllen, wie in Bosnien und im Libanon,
kann sich diese Loyalitdit mit der Religion decken. In erster Linie wird sich ein
bosnischer Muslime als Muslime im nationalen Sinn definieren und den Begriff
Muslime als Abgrenzung gegeniiber Serben und Kroaten beniitzen, sich jedoch nicht der
{ibernationalen Umma zugehdrig fiihlen.*’

Aus dieser Kritik zu Huntington stellt sich die grundséitzliche Frage, ob es zuldssig ist,
die Bewohner Bosniens und des Libanon unterschiedlichen Kulturen zuzuordnen und
von ,,Bruchlinienkriegen* zu sprechen. So 148t sich Bosnien, mit allen drei Nationen,
dem Kulturraum Siidosteuropa zuordnen. Trotz der sprachlichen und religiosen Vielfalt
der Region lassen sich Gemeinsamkeiten in der Lebensweise und historischen
Erfahrung finden. Die zentralen Merkmale, die Huntington der westlichen Kultur
zuordnet, das klassische Erbe, Katholizismus und Protestantismus, europdische
Sprachen, Trennung von weltlicher und geistlicher Macht, Rechtsstaatlichkeit,
Pluralismus, Représentativorgane und Individualismus, treffen gleich stark bzw. gleich
schwach auf die gesamte Bevolkerung Bosniens, wie auch des Libanon zu.*® Die
katholischen, nach Huntington westlichen, Kroaten Bosniens sind kaum mehr diesen
Elementen westlicher Tradition ausgesetzt worden, als die bosnischen Serben und

Tetsuya Sahara, The Islamic World and the Bosnian Crisis, in: Current History, November 1994, Nr.
586, Jhrg. 93, 386-389; Erzeren, «Kreuzzug gegen den Islamy», 119-127.

46 Huntington trennt das orthodoxe Christentum vom westlichen (katholisch/protestantischen)
Kulturkreis. Fiir eine Zusammenfassung der Positionen der europdischen Lander zum Krieg in
Jugoslawien s. John Zametica, The Yugoslav Conflict (=Adelphi Paper 270, London 1992) 46-65,
die regionalen und stragischen Interessen werden dargestellt in Radovan Vukadinovic, The
Disintegration of Yugoslavia: Lessons to be Learnt, in: Armand Clesse, Andrei Kortunov (Hg.) The
Political and Strategic Implications of the State Crises in Central and Eastern Europe (Luxemburg
1993) 235-243.

47 1993 benannte die bosnische Regierung "Muslime" in "Bosniaken" um. Dies ist als Versuch zu
bewerten, die nationale Identitit von der Religion zu trennen. vgl. Aydin Babuna, Die Elite und die
nationale Entwicklung der bosnischen Muslime. Mit besonderer Beriicksichtigung der
Osterreichisch-ungarischen Periode (Dissertation Wien 1994) 276 f.

48  Zur Definition der westlichen Kultur s. Huntington, Kampf der Kulturen, 99-103.

234



Muslime. Sie teilen alle die gleiche Geschichte der letzten Jahrhunderte und haben ihre
Lebensweise der Geographie Bosniens angepaBt.*’ GleichermaBen haben die
Konfessionen des Libanon eine dhnliche familidre Struktur. Auch ihre Lebensweisen
sind dhnlicher, als dies das Kulturkonzept Huntington's suggeriert. Die Maroniten haben
zwar im 19. und 20. Jahrhundert mehr als die meisten anderen Konfessionen von
europdischem Engagement in der Region profitiert, trotzdem haben Maroniten in fast
allen Lebensbereichen mehr mit den anderen Konfessionen gemeinsam, als mit einem
Katholiken in den Vereinigten Staaten.’® Die Wahl des Begriffs ,,Kultur (oder
,Civilization® im amerikanischen Original) ist somit irrefilhrend. Kultur ist so
vielschichtig und schwer in einen empirischen Zusammenhang zu bringen, dal man
Huntington's These fiir Bosnien und den Libanon als ,Clash of Religions*
umformulieren miiBte.’’

4.2.2. Religion und Nation als Instrumente zur Mobilisierung

Huntington warnt davor, die Rolle der Religion zu unterschitzen (s. oben). Wie aus der
Analyse der Rolle der Religion im Libanon und in Bosnien deutlich geworden ist (vgl.
Kapitel 4.4), steht die Religiositdt nicht in einem direkten Zusammenhang mit dem
Mobilisierungsfaktor Religion bei den Kriegen in beiden Léndern. Religion stellt
vielmehr ein Instrument der Elite dar. Ahnlich wie Nationalismus ist die Religion ein
zentrales Mittel um eine Einheit fiir die Erreichung eines bestimmten Zieles zu schaffen.
Innerhalb einer Gruppe konnen durch die Mobilisierung von Religion und Nation
Unterschiede liberdeckt werden. Die Schaffung nationaler Identitdt ist ein zweiseitiger
ProzeB3. Um eine nationale Identitdt zu bilden, mufl die Gruppe selbst definiert werden.
Neben dieser inklusiven Definition bedarf es einer exklusiven Bestimmung, die eine
Trennung zwischen der Gruppen und allen anderen schafft. Diese Definition ist im
Wandel und bestimmt sich durch interne Dynamik der Gruppe und durch das externe
Kriftegleichgewicht im Vergleich zu anderen Gruppen: ,,We should also be aware of
the temporal dimension through which the complex process of reconstituting traditions
and activating collective memories occurs. And finally, we need to think about
collective identities in their spatial dimension: in the present context we might think of
nations and ethnies that aspire to have states or forms of autonomous rule in an area of
territorial concentration.“>

Sowohl im Libanon, wie auch in Bosnien sind die einzelnen Gruppen keine
monolithischen Bldocke. Innerhalb aller Nationen und Konfessionen bestanden enorme
soziale und wirtschaftliche Unterschiede. Die Elite kann durch eine subjektive
Gruppenzugehdrigkeit, wie Nation und Religion, diese Unterschiede iiberdecken und
somit den EinfluB} {iber die eigene Gruppe vergroBern. Zugleich erhdhen nationale oder
religiose Ziele die Legitimitit von Regierungen. Jede Opposition kann als Verrat

49  Zum Begriff Siidosteuropa und dem Gemeinsamkeiten und Unterschiede in der Region s. Karl
Kaser, Siidosteuropéische Geschichte und Geschichtswissenschaft (Wien/Koln 1990) 103-114.

50 Zu den Gemeinsamkeiten der Konfessionen des Libanon s. Corm, Liban, 281-292; Kamal Salibi, A
House Of Many Mansions. The History of Lebanon Reconsidered (London 1988) 216-234.

51 So schriebt The Economist. ,If you take an extreme position, you could argue ...that cultures are so
complicated that they can never be used to explain behaviour accurately. Even if you do not go that
far, the lesson must be that the same culture embraces such conflicting features that it can produce
wholly different effects at different times.* Cultural Explainations, The Economist, 9.11.1996, 29.

52  Philip Schlesinger, Media, the political order and national identity, in: Media, Culture and Society,
1991, Jhrg. 13, 300.

235



dargestellt werden. Der religiose und nationale Faktor dienen weiterhin dazu, sich von
anderen abzugrenzen. Diese Abgrenzung ist nur moglich wenn die andere Gruppe klar
identifiziert und als ,,fremd* klassifiziert wird.> Bei der Distanzierung von Nachbarn ist
Religion oft hilfreicher als Nation. Da die meisten Religionen einen grof3eren Raum als
eine Nation umfassen, kann ein gréerer Abstand hergestellt werden. Aus nationaler
Sicht konnen die bosnischen Muslime nur zu einem begrenzten Grad als ,,fremd*
bezeichnet werden. Wenn jedoch nationalistische Rhetorik die Religion als Element
einfithrt, dann tritt der Islam in den Vordergrund. Hierdurch kénnen die bosnischen
Muslime als vollig fremd und orientalisch beschrieben werden. Die nationale
Argumentation vermag die Muslime Bosniens hdchstens bis in die Tiirkei zu drangen.
Religion als Maf3stab kann sie jedoch noch weiter, bis in den Iran oder die arabische
Welt, entfremden. Gleichermallen wurden fast alle Konfessionen des Libanon
beschuldigt ,,Agenten* eines fremden Landes zu sein. Die Maroniten wurde durch ihre
Nihe zum Katholizismus als ,,Trojanisches Pferd“ Frankreichs oder des Vatikans
gesehen. Die Schiiten entsprechend fiir den Iran. Sunniten und Orthodoxen wurden
wiederum panislamische oder panarabische Absichten unterstellt. Huntington folgt
dieser Argumentationsweise indem er sogenannte ,kin-countries® lokalen
Konfliktparteien zuordnet. Auch wenn es manchmal derartige Allianzen gab, ist die
Perzeption der anderen  Gruppen entscheidender. Die  Intensitit  der
Auseinandersetzungen im Libanon und in Bosnien wurden in erster Linie durch die
Perzeption der Fremdheit der anderen Gruppen bedingt. Die tatsdchlichen Allianzen
spielten hierbei keine so zentrale Rolle.”

Erst im Lauf des libanesischen Biirgerkrieges wurden sozio-6konomische
Konfliktgriinde durch konfessionelle Motive ersetzt. Im Verlauf der frithen achtziger
Jahre nahm nicht nur unter den Schiiten, sondern auch in der sunnitischen Bevolkerung
der religiose Extremismus zu. Diese Entwicklung kann parallel zur Stirkung des
maronitischen BewuBtseins gesehen werden. Ahnlich wie in Bosnien der serbische
Nationalismus die anderen Nationalismen hervorgerufen hat, haben im Libanon alle
Konfessionen ihre eigene Identitdt von den Maroniten ausgehend gestarkt:

,BYy ‘demonizing’ the ‘others’ and attributing to them all sorts of despicable
features, groups are rationalizing and absolving some of the guilt associated
with acts of violence. Even relatively depoliticized and non-militant
communities (such as the Greek Orthodox, Catholics and, to a lesser extent,
Sunnis) have had to take measures - largely through conventions, retreats,

53  Hierzu s. John Allcock, Rhetorics of Nationalism in Yugoslav Politics, in: John B. Allcock, John J.
Horton, Marko Milivojevi¢ (Hg.) Yugoslavia in transition: choices and constraints: essays in honour
of Fred Singleton (Providence, RI/Oxford 1992) 276-296; Sabrina Petra Ramet, The Roots of
Discord and the Language of War, in: Sabrian Petra Ramet, Ljubisa S. Adamovich (Hg.) Beyond
Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered Community (Boulder, Col/San
Francisco/Oxford 1995) 1-9; Nawaf Salam, Les communautés religieuses au Liban, in: Social
Compass, XXXV/4 1988, 455-464.

54 Die Perzeption der Fremdheit driickt sich in obskuren Verschworungstheorien aus, die meist den
Gegner als Agent einer groBangelegten Allianz gegen die eigene Gruppe sehen s. Kuderna,
Christliche Gruppen im Libanon, 226-230; Anto Knezevi¢, An Analysis of Serbian Propaganda
(Zagreb 1992); Ivan Colovié, Der Erneuerung des Vergangenen, in: Nenad Stefanov, Michael Werz
(Hg.) Bosnien und Europa, Die Ethnisierung der Gesellschaft (Frankfurt 1994) 90-103; Marie-
Janine Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Hercegovina (Frankfurt 1996) 111-119.

236



and the formation of special collective bodies or councils - to reawaken
interest in the distinctive attributes of their own communal history.”’

In der Theorie eines ,Kampfes der Kulturen“ wird die gegenseitige Verstirkung
nationaler und konfessioneller Identititen unterschédtzt. Am Anfang dieses
Teufelskreises steht meist die bewullte Mobilisierung nationaler Identititen durch
Politiker, Intellektuelle oder andere Mitglieder der Elite. Huntington und andere
Autoren verwechseln somit kulturell-religiose Bruchlinien mit manipulierten
Unterschieden, die von einer bestimmten Elite zum eigenen Vorteil geschaffen werden:

“Balkan strife has re-emerged not just because of cultural differences, but
because crises of modernization which have not run their course re-emerged
with the collapse of communism. Everywhere, the arrival of modernity
creates stresses for social and political organization: a modern state must be
built amidst the remnants of a traditional society; exposure to market forces
imposes the pain of adjustment; old and new élites vie for leadership of
politically activated masses.”>

Warren Zimmermann, der letzte amerikanische Botschafter in Jugoslawien, unterstreicht
die bewulite Manipulation historischen Faktoren durch Politiker in Kroatien, Bosnien
und Serbien. Zur eigenen Legitimation werden die gegenwartigen Konflikte in die
Vergangenheit projiziert und scheinen somit ,,ewig* zu sein. In Wirklichkeit wird dabei
vernachldssigt, dafl die blutigsten Kédmpfe des Balkans vor dem 2. Weltkrieg zwischen
orthodoxen Serben und Bulgaren wihrend des zweiten Balkankrieges stattfanden.
Zugleich kannten auch andere Weltregionen gleichermallen intensive Konflikte (z.B. der
amerikanische Biirgerkrieg), ohne dal} dies einen Krieg heute rechtfertigen oder auf die
Unméglichkeit zusammenleben zu kénnen hinweisen wiirde.’

Die Theorie Huntingtons scheint auf den ersten Blick die Kriege in Bosnien und im
Libanon gleichermalen als ,,Kulturkdmpfe* zu erkldren. Dieser Ansatz ist jedoch, wie
dargestellt, triigerisch. Das Element der Mobilisierung von Religion zu anderen
Zwecken findet nicht die notige Aufmerksamkeit. Zudem diirfte Loyalitdten auf einer
niedrig;zren Stufe (Nation und Familie) eine stirkere Rolle als Religionen oder Kulturen
haben.

55 Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 191.

56  Jack Snyder, Potential European Crises in Historical Perspective: Intervention versus Localization,
in: Armand Clesse, Adam Daniel Rotfeld (Hg.) Sources and Areas of Future Possible Crises in
Europe (Luxemburg 1995) 5.

57 Zimmermann, Last Chance for Bosnia? 10, 12.

58 In diesem Zusammenhang soll erwihnt sein, da auch andere Autoren sich um eine religios-
kulturelle Erfkldrung des Bosnien-Krieges bemiihen. Sieche u.a. Michael Sells, A Bridge Betrayed.
(Berkeley & Los Angeles 1996). Sells bezeichnet die Kriegsursache als religiosen Nationalismus
und sucht religiose Untertone im Krieg gegen die muslimische Bevdlkerung. Auch wenn seine
Sichtweise, im Gegensatz zu Huntington, die Muslime als Opfer sieht, bleibe seine
Erklarungsversuche kaum iiberzeugend und weisen auf die Schwierigkeiten einer allgemeinen
kulturellen Erklarung hin.

237



