
111 

3. Faktoren des Kriegsausbruchs  

Neben der im zweiten Kapitel dargestellten historischen Analyse der Entwicklung 
Bosniens und des Libanon sind weitere Faktoren von Bedeutung für das Verständnis der 
besonderen Situation beider Staaten, die zum Bürgerkrieg führten. Sechs Elemente 
beleuchten die politische, soziale und wirtschaftliche Lage der beiden Länder vor und 
während des Krieges. In staatlichen Institutionen und Parteien offenbarten sich die 
Spannungen, während die angespannte wirtschaftlichen und soziale Lage dazu beitrug, 
die Gesellschaft in die Krise zu treiben. Einen weiteren Faktor von Bedeutung bildet die 
Instrumentalisierung der Religion und die Stellung der Kirchen. Anschließend werden 
den Medien als Spiegel und Verstärker gesellschaftlicher Entwicklungen dargestellt. 
Schließlich wird der Einfluß der Nachbarstaaten auf die Entwicklung kurz betrachtet.  

Der Schwerpunkt der Darstellung liegt in der Zeit vor Ausbruch des Krieges. Die 
Weiterentwicklung während des Krieges wird nur dann gestreift, wenn dies nötig ist, um 
das Verständnis der Bedeutung der jeweiligen Faktoren zu verdeutlichen. 

3.1. Institutionen 

Die Rolle der staatlichen Institutionen ist in doppelter Hinsicht ein zentraler Bestandteil 
des Verständnisses der Krise in Bosnien und im Libanon. Differenzen über die 
Ausgestaltung der politischen Institutionen bildeten eine Kriegsursache und zugleich 
drückte sich im politischen System die Vielschichtigkeit der beiden Staaten aus. 
Während die meisten Maroniten in Libanon am Status-Quo festhalten wollten, streben 
viele Muslime eine Neuverteilung der konfessionellen Postenverteilung an. In Bosnien 
setzten sich die meisten Muslime hingegen für einen Zentralstaat ein, während Kroaten 
und Serben meist eine Dezentralisierung bzw. die Zerschlagung des Staates in nationale 
Para-Staaten anstrebten. 

3.1.1. Bosnien-Herzegowina 

Während im Libanon vor und während des Krieges das gleiche politische System 
bestand, änderte sich in Bosnien das System. Dieser Systemwechsel von einem 
kommunistischen Staat zu einer demokratischen Republik war von dem Staatszerfall 
Jugoslawiens begleitet. Bereits vor den bosnischen Wahlen Ende 1990 nahm der Einfluß 
Jugoslawiens als Bundesstaat auf Bosnien ab. Dagegen verstärkte sich die Einmischung 
der Nachbarrepubliken, Kroatien und Serbien, in die internen Angelegenheiten Bosniens 
(vgl. Kapitel 3.6.1.).  

Die Wahlen im November 1990 und die daraufhin gebildete Koalition stellten den 
ersten größeren institutionellen Wandel dar. Der zweite Bruch erfolgte mit dem 
Kriegsausbruch im April 1992 durch den Zerfall der staatlichen Autoritäten und dem 
Entstehen von drei parallelen politischen Systemen. Der muslimisch-kroatische 
Föderationsvertrag 1994 änderte an dieser Teilung de facto nichts. Der Friedensvertrag 
von Dayton stellte hingegen „Bosnien-Herzegowina“ (ohne den Zusatz Republik) 
wieder her. Die auf den neuen bosnischen Staat bezogenen Institutionen sind jedoch so 
schwach ausgeprägt, daß die Teilung in zwei bzw. drei Teile fortbesteht. 

Diese Entwicklung erfordert die gleichzeitige Betrachtung mehrerer institutioneller 
Gefüge. Am Anfang steht die Struktur Jugoslawien in den achtziger Jahren und die 
Rolle der Republik Bosnien-Herzegowinas in diesem Bundesstaat. Anschließend 
werden die Institutionen Bosniens nach der Wahl bis zum Kriegsausbruch analysiert. 



112 

Obwohl Bosnien erst gleichzeitig mit Ausbruch der Krieges formal unabhängig wurde, 
ist die Funktion des jugoslawischen Bundesstaates bereits 1990 so stark begrenzt, daß er 
spätestens nach den Wahlen nur noch eine untergeordnete Rolle spielt (mit der 
Ausnahme der Bundesarmee). Abschließend sollen die Institutionen der nationalen 
politischen Einheiten betrachtet werden, die auf dem Territorium Bosniens mit 
Kriegsausbruch entstanden sind.  

Bosnien als Republik des föderalen Jugoslawien 

In den siebziger Jahren führte Tito eine Trennung von Staats- und Parteiämter ein. 
Weiterhin wurden die wichtigsten Staatsorgane umorganisiert und weitgehend 
dezentralisiert. Diese Abkehr vom demokratischen Zentralismus änderte jedoch nicht 
die Machtverteilung im Staat. So dominierten lange Zeit die Partisanengeneration des 
BdK: „The principle of rotation of offices and the seperation between state and party 
functions did not weaken the grip of the ex-Partisans. It simply meant that a larger 
number of them joined in the game of musical chairs, occupying a different seat each 
time the music stopped.“1 

Im Zentrum der Restrukturierung Jugoslawiens stand die Verfassung von 1974, die 
länger als alle ihre drei Vorläufer (1946, 1953, 1963) in Kraft blieb,2 und die 
Föderalisierung des Bundes der Kommunisten. Bereits vor 1974 war der Staat föderal 
organisiert, da der Bund der Kommunisten jedoch zentralistisch organisiert war, blieb 
die reale Eigenständigkeit der Republiken eingeschränkt. Dieser Dualismus war in 
Wirklichkeit eine Täuschung: „Während die staatliche Organisation auf dem Prinzip des 
Föderalismus aufgebaut war, gründete sich die Organisation der Kommunistischen 
Partei auf den demokratischen Zentralismus. Diese zwei Prinzipien schließen sich 
untereinander aus. Deshalb hat in Wirklichkeit das Parteiprinzip des demokratischen 

Zentralismus das Prinzip des Föderalismus in den staatlichen Organen beherrscht.“3 
Die Dezentralisierung des Bundes der Kommunisten schuf faktisch ein 
kommunistisches Mehrparteiensystem. Die Republiksparteien konkurrierten 
miteinander auf der Bundesebene, insbesondere nach dem Tod Titos 1980. Die 
Föderalisierung der Partei ermöglichte dementsprechend erst die Dezentralisierung auf 
staatlicher Ebene.4  

Die Verfassung wertete weiterhin die Republiken und autonomen Provinzen auf und gab 
Jugoslawien eine konföderale Form. Sie enthielt jedoch unklare Aufgabenverteilungen 
und widersprüchlichen Regelungen. Die Verfassung, die mit 406 Artikeln zu den 
längsten der Welt gehörte, gilt allgemein als ein komplexr Gesetzestext mit vielen 
Mängeln. Sie bringt die schwierige Balance zum Ausdruck, die der Bund der 
Kommunisten versuchten zwischen allen Gruppen Jugoslawiens herzustellen. Die 
wichtigsten Bundesämter wurden nach einem Nationenschlüssel aufgeteilt, was die 

                                                 
1 Fred Singleton, A Short History of the Yugoslav Peoples (Cambridge 1985) 255. 
2 Für die wichtigsten Auszüge aus der 1. Verfassung (1946) und der Verfassung von 1974 s. Snežana 

Trifunovska (Hg.) Yugoslavia through Documents. From its creation to its dissolution 
(Dodrecht/Boston/London 1994) 212-233. 

3 Ivan Kristan, Föderalismus und demokratischer Zentralismus, in: Internationale Politik, 5.-
20.7.1990, Nr. 966 f., Jhrg. 41, 6. 

4 Hierzu s. Najdan Pašić, Vom zentralistischen zum dezentralistischen Bundesstaat, in: Probleme des 
Föderalismus. Deutsch-Jugoslawisches Symposium, Belgrad 1984 (Tübingen 1985) 59-69. 



113 

nationale Identität der Bürger stärkte. Die Republiken wurden als Vertreter der 
jeweiligen Nation anerkannt und konnten dementsprechend eine nationale Politik 
innerhalb Jugoslawiens führen. Da in Bosnien keine Nation vorherrscht, bemühte sich 
die Republik stets um einen Interessensausgleich der anderen Republiken.5  

Nach dem Tod Titos wurde in Jugoslawien ein Kollektivorgan, das Präsidium der SFRJ, 
zum obersten Staatsorgan. Das Präsidium bestand jedoch bereits seit 1971, um die 
Nachfolgefrage Titos zu klären.6 Ihm gehörten jeweils ein Vertreter aller Republiken 
und autonomen Provinzen an, die von der jeweiligen Versammlung gewählt werden. 
Das Präsidium besaß das Initiativrecht bei der Gesetzgebung, vertrat den Staat nach 
außen und war Oberbefehlshaber im Kriegsfall (Art. 313, 316 und 317). Der Präsident 
des Präsidiums und sein Stellvertreter wurden jährlich neu gewählt. Sie durften nicht 
aus der gleichen Republik bzw. Provinz stammen. Der Vorsitzende des Präsidium war 
somit nicht das Staatsoberhaupt, sondern nur der Vertreter des Staatsoberhaupts und 
konnte nur in wenigen Bereichen alleine entscheiden. Die meisten Beschlüsse mußten 
entweder mit einer einfachen oder sogar mir einer zweidrittel Mehrheit verabschiedet 
werden. Diese Föderalisierung des höchsten Staatsamtes wirkte der Vorherrschaft einer 
Republik entgegen. Zugleich konnte es Entscheidungen schwierig machen und am Ende 
Jugoslawiens wurden tatsächlich kaum mehr Entscheidungen in diesem Organ 
getroffen.7  

Die Regierung, offiziell Bundesexekutivrat genannt, wurde von der Versammlung des 
Bundesstaates gewählt und war diesem gegenüber verantwortlich. Die Kompetenzen des 
Exekutivrats lagen in der Durchführung von Gesetzen und der Vorlage eines 
Haushaltsentwurfes. Der Vorsitzende des Bundesexekutivrates läßt sich mit dem Posten 
eines Premierministers vergleichen.8 Auch in der Regierung mußten alle Republiken 
gleichberechtigt vertreten sein. Der Bundesexekutivrates war jedoch das einzige höhere 
Organ, daß nicht nach einem Nationalitätenschlüssel aufgegliedert wurde. Trotzdem 
mußte ein Gleichgewicht gehalten werden und der Vorsitzende sollte jedes Mal aus 
einer anderen Republik stammen,. Trotzdem waren drei der fünf Vorsitzenden seit 1974 
Kroaten. Zwei Mal war Bosnien vertreten (durch einen Muslimen und einen Kroatien).9  

Das Parlament bestand aus zwei Kammern: Bundesrat und Rat der Republiken und 
Autonome Provinzen. Im Gegensatz zu anderen kommunistischen Staaten hielt das 
Parlament häufige Sitzungen und es kam in Ausschüssen zu regulärer Parlamentsarbeit. 
Die Aufgaben entsprachen den klassischen Kompetenzen von Parlamenten.  

Der Bundesrat besaß 220 Mitglieder (30 pro Republik, 20 pro autonome Provinz). Die 
Kandidatenlisten wurden vom Sozialistischen Bund der Werktätigen aufgestellt. Diese 

                                                 
5 Singleton, A Short History of the Yugoslav Peoples, 262 f. 
6 Vgl. Ebd., 255 f. 
7 Monika Beckmann-Petey, Der jugoslawische Föderalismus (=Untersuchungen zur Gegenwartskunde 

Südosteuropas 29, München 1990) 142-153; Jovan Djordjević, Die föderale Ordnung - ihre Formen 
und Struktur in Jugoslawien, in: Probleme des Föderalismus. Deutsch-Jugoslawisches Symposium, 
Belgrad 1984 (Tübingen 1985) 85-105. 

8 Um die umständliche Bezeichnung "Vorsitzende des Bundesexekutivrates" zu vermeiden dieser 
Posten als Premierminister bezeichnet.  

9 Vojin Dimitrijević, The 1974 Constitution as a Factor in the Collapse of Yugoslavia or as a Sign of 
Decaying Totalitarianism (= EUI Working Papers RSC 94/9, Florenz 1994) 22 f. 



114 

Listen enthielten bei den meisten Wahlen in Jugoslawien mehr Kandidaten als 
Delegierte, so daß die Wähler eine begrenzte Wahlmöglichkeit besaßen. Eine 
Verfassungsänderung im Mai 1990 sollte eine direkte Wahl in den Wahlkreisen 
ermöglichen. Statt Bundeswahlen kam es 1990 jedoch nur zu Wahlen auf 
Republiksebene, so daß die Neuregelung keine Anwendung fand.  

Der Rat der Republiken und Autonomen Provinzen ist vergleichbar aufgebaut (88 
Mitglieder, 12 pro Republik, 8 pro Autonome Provinz). Im Gegensatz zum Bundesrat 
wurden die Abgeordneten nicht gewählt, sondern von den Versammlungen der 
Republiken und Autonomen Provinzen entsandt. Die Abgeordneten waren zugleich 
Republiksabgeordnete und stellte eine Verbindung zwischen Bundesstaat und seinen 
Bestandteilen dar. Bei Verfassungsänderungen wurde nach dem Einstimmigkeitsprinzip 
entschieden (für die Kompetenzen des Parlaments s. Art. 283) Keine der beiden 
Kammern repräsentiert die Bevölkerung gemäß ihrem Anteil in den Republiken. Im 
Vordergrund stand eine Balance zwischen den Republiken. So kamen auf einen 
Abgeordneten aus Montenegro im Bundesrat 30.000 Einwohner, im Kosovo jedoch 
etwa 100.000 Einwohner.  

Monika Beckmann-Petey vergleicht diese Kammer des Parlaments mit dem Ministerrat 
der Europäischen Gemeinschaft bzw. heute die Europäische Union.10 Im Gegensatz zum 
jugoslawischen Parlament findet im Ministerrat der EU eine Gewichtung der Länder 
statt. Der Vergleich der Struktur beiden Parlamentskammer mit dem Ministerrat der EU 
verdeutlicht den fortgeschrittenen Grad an Dezentralisierung in Jugoslawien.  

Bosnien besaß wie alle anderen Republiken eine eigene Verfassung und Staatssymbole, 
wie eine Flagge und Hymne. Die Einwohner der Republiken besaßen auch eine eigene 
Republiksangehörigkeit. Die wichtigsten Kompetenzen der Republiken bezogen sich auf 
Wirtschaftslenkung, Soziales, innere Sicherheit, Steuerwesen, Wissenschaft und Kultur. 
Im Sinne eines föderativen Staatswesens finanzierten die Republiken den Bund (ab 
1989/90 zahlten die meisten Republiken nicht mehr ihre Abgaben an den 
Bundesstaat).11 Trotzdem wird ihnen in der Verfassung von 1974 keine volle 
Souveränität zugestanden. In allen jugoslawischen Verfassung seit dem zweiten 
Weltkrieg verfügen den Republiken jedoch über das Recht auf Sezession. Das 
Sezessionsrecht war jedoch nicht klar definiert, da es sich in lediglich in den 
Verfassungsgrundsätzen fand und somit keinen normativen Charakter besaß. In der 
Verfassung werden weiterhin separatistische Aktion unter Strafe gestellt. In Folge kann 
man davon ausgehen, daß bei der Verabschiedung der Verfassung die Kommunistische 
Partei und insbesondere der wichtigste Autor Edvard Kardelj eine Sezession nicht 
vorhersahen und diesen Verfassungsgrundsatz im Rahmen der Föderalisierung 
einfügten, ohne damit rechtliche Ansprüche schaffen zu wollen. Zudem bezieht sich das 
Sezessionsrecht der Präambel nicht auf die Republiken, sondern auf die Nationen 
Jugoslawien.12 Die rechtliche Bedeutung des Verfassungsgrundsatzes der Sezession war 

                                                 
10 The Constitution of the Socialist Federal Republic of Yugoslavia, 21.2.1974, in: Trifunovska (Hg.) 

Yugoslavia through Documents, 224-233; Beckmann-Petey, Der jugoslawische Föderalismus, 142-
153. 

11 Beckmann-Petey, Der jugoslawische Föderalismus, 118. 
12 „The nations of Yugoslavia, proceeding from the right of every nation to self-determination, 

including the right to secession, on the basis of their freely expressed comon struggle of all nations 
and nationalities in the National Liberation War and Socialist Revolution, and in conformity with 



115 

stets umstritten. Erst 1990/91 erlangte dieses Debatte eine praktische Bedeutung. Das 
Sezessionsrecht für Nationen ist unklar, da die Nationen keine Repräsentationsorgane 
besaßen und somit nicht über eine Sezession entschieden konnten. Kroatien und 
Slowenien waren der Meinung, daß sich die Republiken als Vertreter der slowenischen 
bzw. der kroatischen Nation von Jugoslawien loslösen könnten. In Bosnien hingegen 
gab es drei anerkannte Nationen, so daß die Zustimmung aller drei im Falle der 
Sezession nötig gewesen wäre. Die bosnischen Serben boykottierten jedoch 
überwiegend das Referendum, was dessen Legalität in Frage stellt. Zu diesem Zeitpunkt, 
im März 1992, waren Slowenien und Kroatien bereits unabhängig, so daß das alte 
Jugoslawien nur sehr bedingt fortbestand.13  

Die Regierung in Bosnien war der Exekutivrat, dessen Struktur jener des 
Bundesexekutivrats entsprach. In Bosnien, wie in den anderen Republiken auch, bestand 
das Parlament aus drei Kammern: Der Rat der assoziierten Arbeit (120 Mitglieder), der 
Rat der Gemeinden (60 Mitglieder) und der gesellschaftspolitische Rat (60 Mitglieder). 
Der Rat der assoziierten Arbeit war bis 1989 gemeinsam mit dem gesellschaftspolitische 
Rat für die Wirtschaft zuständig. Später unterstand dem Rat der assoziierten Arbeit nur 
die sozialistische Selbstverwaltung. Innere Sicherheit und Justiz unterstanden dem 
gesellschaftspolitischen Rat. Am wenigsten Kompetenzen hatte der Rat der Gemeinden, 
der sich mit dem Personenstandsrecht und Meldewesen beschäftige. Die drei Kammern 
entschieden gemeinsam über den Haushalt und Verfassungsänderungen.14  

Weder in Jugoslawien, noch in Bosnien, wurde eine Vertretung für „Jugoslawen“ 
gesichert. Während alle anderen Nationen nach Schlüsseln ihre Ämter zugeteilt 
bekamen, blieben alle jene, die sich als Jugoslawen deklarierten (1981: 6 %), keine 
Repräsentation im Staat zugesprochen. Die Notwendigkeit von allen Politikern, auch 
wenn sie aus gemischten Ehen stammten oder sich als Jugoslawen empfanden, sich zu 
einer Nation zu bekennen, verstärkte die nationalen Trennungslinien auf politischer 
Ebene. Der einzige „Jugoslawe“ in Jugoslawien war somit Tito bis zu seinem Tod 
1980.15  

Ähnlich wie in anderen kommunistischen Ländern war die jugoslawische Verfassung 
und die in ihr ausgearbeitete Ordnung lange Zeit nur Fassade der Diktatur der jeweiligen 
kommunistischen Partei. Die Föderalisierung des Staats und die gleichzeitige 
Föderalisierung der Partei hat jedoch Jugoslawien bereits Mitte der siebziger Jahre 

                                                                                                                                    

their historic aspirations, aware that further consolidation of their brotherhood and unity is in 
common interest, have together with the nationalities with which they live, united in a federal 
republic of free and equal nations and nationalities...“ Präambel, The Constitution of the Socialist 
Federal Republic of Yugoslavia, 21.2.1974, in: Trifunovska (Hg.) Yugoslavia through Documents, 
224; Beckmann-Petey, Der jugoslawische Föderalismus, 124-131. 

13 Zur Interpretation des Sezessionsrechts in Jugoslawien s. Ciril Ribičić, Self-determination in 
Yugoslavia, in: Konrad Ginther, Hubert Isak, Self-determination in Europe. Proceedings of an 
International Workshop held at the Akademie Graz, July 5-6, 1989 (Wien-Köln-Weimar 1991) 87-
95; Dimitrijević, The 1974 Constitution as a Factor in the Collapse of Yugoslavia, 16 f. Für weitere 
Literaturhinweise s. Ingo von Münch, Das Recht auf Sezession, Völkerrechtliche Aspekte der Kriese 
Jugoslawiens, in: Josip Furkes, Karl-Heinz Schlarp (Hg.) Jugoslawien: Ein Staat zerfällt. Der Balkan 
- Europas Pulverfaß (Reinbek bei Hamburg 1991) 193-199. 

14 Beckmann-Petey, Der jugoslawische Föderalismus, 131 f., 190-192, 207. 
15 Dimitrijević, The 1974 Constitution as a Factor in the Collapse of Yugoslavia, 21. 



116 

fragmentiert. Da ab 1980 keine gesamtjugoslawischen Politiker mehr existierten, 
sondern vielmehr die Republiken und Provinzen ihre Politiker für den Bundesstaat 
delegierten, konnten viele Politiker der jüngeren Generation neue Legitimität durch die 
Vertretung der Partikularinteressen der jeweiligen Republik erlangen. Der Schritt zum 
Nationalismus wurde somit sehr klein.16  

Bosnien nach den freien Wahlen 

Da das institutionelle System Bosniens nach den Wahlen 1990 nur zwei Jahre Bestand 
hatte, läßt sich die Funktionsweise der Institutionen nicht von den politischen 
Entwicklungen getrennt betrachten. Somit erhalten politische Akteure in der 
Beschreibung der Institutionen Bosniens zwischen 1990 und 1992 eine größere 
Bedeutung, als bei der Darstellung der Institutionen des Libanons oder Bosniens vor 
1990.  

Mit den Wahlen im November und Dezember 1990 wurden die Institutionen in Bosnien 
geändert. So erhielt das neue bosnische Parlament (Skupština) nur zwei Kammern: Die 
Bürgerkammer (Vijece Gradanstvo, 130 Abgeordnete) und die Gemeindekammer 
(Vijece Opeina, 110 Abgeordnete). Das Parlament wurde entgegen den formalen 
Kompetenzen von den meisten Entscheidungen ausgeschlossen. Dies war möglich, da 
die drei nationalen Parteien es mit Hilfe von Absprachen umgingen.  

Weiterhin wurde ein Staatspräsidium aus sieben Mitgliedern geschaffen. Das Vorbild 
für die Einrichtung war das Präsidium der SFRJ. Es wurde gleichzeitig mit dem 
Parlament gewählt und gliederte sich nach einem Nationalitätenschlüssel. Die Muslime, 
Kroaten und Serben erhielten je zwei Sitze; einem „Jugoslawen“ wurde ein Sitz 
eingeräumt. Neben dem Nationalitätenschlüssel im Präsidium vereinbarte die Koalition 
der drei nationalen Parteien eine weitere Postenverteilung nach den 
Nationalitätenprinzip (vgl. Kapitel 2.5.1.).  

Die Koalition konnte sich nicht auf eine neue Verfassung einigen, so daß die alte 
kommunistische Verfassung in Kraft blieb. Lediglich das Wort „sozialistisch“ wurde 
aus dem Namen der Republik gestrichen, so daß der offizielle Staatsname „Republik 
Bosnien und Herzegowina“ war. Vor den Wahlen wurde der erste Artikel der 
Verfassung verändert und definierte die Republik nun als „a democratic sovereign state 
of equal citizens, the nations of Bosnia and Herzegowina - Muslims, Serbs, Croats, and 
the members of other nations and nationalities living within it.“17 

Die Armee 

Neben dem Bund der Kommunisten und den föderalen Institutionen in Belgrad war die 
Jugoslawische Volksarmee die dritte Säule des jugoslawischen Staates. Da das 
kommunistische Jugoslawien aus dem Zusammenspiel von Partei und Armee entstanden 
war, besaß das Militär stets eine besonders einflußreiche Rolle. Die Volksarmee war 
sehr gut ausgerüstet und verfügte über eine umfangreiche Logistik und Waffenindustrie, 
insbesondere in Bosnien  

                                                 
16 Ebd., 32-34. 
17 Zitiert nach: Robert M. Hayden, Constitutional Nationalism and the Logic of the Wars in 

Yugoslavia, in: Problems of Post-Communism, September/October 1996, Nr. 5, Jhrg. 43, 27. 



117 

Seit 1969 bestanden neben der regulären Armee in jeder Republik auch 
Territorialverteidigungen. Sie wurden eingerichtet, um einer Intervention der 
Sowjetunion Widerstand zu leisten zu können und wurden als direkte Reaktion auf den 
Einmarsch der Roten Armee in der Tschechoslowakei aufgestellt. Die 
Territorialverteidigung gliederte sich in kleine Einheiten, um nach dem Vorbild der 
Partisanen einen Guerillakrieg führen zu können. Sie unterstanden bis 1980 der direkten 
Kontrolle der jeweiligen Republiksführung. Zugleich waren sie personell und 
organisatorisch eng mit der regulären Armee vernetzt und mußten zudem mit dem 
örtlichen Bund der Kommunisten zusammenarbeiten. Die meisten Angehörigen der 
Territorialverteidigung waren keine aktiven Soldaten, sie rekrutierte sich vielmehr aus 
Reservisten. Ihre Ausrüstung bestand leicthen Waffen, die oftmals veraltet waren und 
konnte somit in keinster Weise mit Volksarmee mithalten. Zeitweise waren die 
Territorialverteidigungen der Armee als Bestandteil der Nationalen Verteidigung 
gleichgestellt. Aus innenpolitischen Gründen setzte sich die Vorherrschaft der 
Bundesarmee durch: Bei der Beendigung des „kroatischen Frühlings“ 1971 spielte die 
jugoslawischen Armee eine zentrale Rolle. In der Verfassung von 1974 wurde die 
Vorherrschaft der Jugoslawischen Armee wiederhergestellt.18 

In den achtziger Jahren spielte die Armee zunehmende eine innenpolitische Rolle, 
während ihre außenpolitische Bedeutung abnahm. Spätestens mit der Machtübernahme 
Gorbatschows 1985 wurde deutlich, daß von der Sowjetunion keine Bedrohung für 
Jugoslawien ausgeht. An innenpolitischem Einfluß gewann die JNA durch die Unruhen 
im Kosovo, die der Staat durch massiven Militäreinsatz in der Autonomen Provinz 
unterdrückte. Obwohl die Armee einer der wenigen gesamtjugoslawischen 
Einrichtungen war, blieb sie personell von Serben dominiert. Zudem führte der Armee-
Einsatz im Kosovo gegen die albanische Bevölkerung zu einer wachsende Ablehnung 
der JNA durch nicht-Serben, insbesondere Slowenen und Kroaten. Zugleich verblaßte 
die historische Legitimität der Armee. Seit dem Partisanenkampf im 2. Weltkrieg waren 
40 Jahre vergangen.19 

 Serben Kroaten Muslime Jugoslawen 

Offizierskorps (1990) 60 % 12,6 % 2,4 % 5,4 % 

Gesamtbevölkerung (1991) 36,2 % 19,7 % 10 % 3,0 % 

Tabelle 1: serbische, kroatische, muslimische und jugoslawische Bevölkerungsanteile am Offizierskorps 

und an der Gesamtbevölkerung Jugoslawiens
20 

Wie aus Tabelle 1 deutlich wird, stellte die serbische Bevölkerung bei weitem den 
größten Anteil der Offiziere in der Jugoslawischen Volksarmee (JVA). Der Grund für 
die serbische Dominanz liegt in dem niedrigeren wirtschaftlichen Entwicklungsgrad als 

                                                 
18 James Gow, Legitimacy and the Military. The Yugoslav Crisis (London 1992) 45-51, 57-59, U.S. 

Department of the Army (Hg.) Army Area Handbook Yugoslavia (Washington D.C. 1990) zitiert 
nach: gopher://umslvma.umsl.edu:70/00/library/govdocs/armyahbs/aabh2/aahb0176; Anton Bebler, 
Staat im Staate. Zur Rolle des Militärs, in: Josip Furkes, Karl-Heinz Schlarp (Hg.) Jugoslawien: Ein 
Staat zerfällt. Der Balkan - Europas Pulverfaß (Reinbek bei Hamburg 1991) 119. 

19 Gow, Legitimacy and the Military, 72-76. 
20 Ebd. 142. 



118 

in Slowenien und Kroatien und dem höheren Ansehens des Militärs in Serbien. Bei der 
Zahl für die Muslime muß jedoch bedacht werden, daß sich viele Muslime als 
Jugoslawen bezeichneten, was die Angaben leicht verfälscht. Die serbische Dominanz 
in Bundeseinrichtungen, wie der Armee, ist nicht zu überschätzen. Durch die 
Konföderalisierung Jugoslawiens lagen die wirklichen Machtpositionen bei den 
Republiken und hier hatten Serben nur in Serbien selber eine dominante Stellung.21 

Seit 1991 bestand lediglich die Armee als bundesstaatliche Einrichtung fort.22 Ihr 
Auftrag, die Einheit Jugoslawiens zu erhalten, wurde durch offenen 
Sezessionsbestrebungen Sloweniens und Kroatiens seit den Wahlen 1990 in Frage 
gestellt. Die Volksarmee stand aus naheliegenden Gründen der Einführung eines 
Mehrparteiensystems in den Republiken Jugoslawiens feindlich gegenüber. Zudem war 
die Armee aus eigenem Interesse an der Einheit Jugoslawiens interessiert. Ein Großteil 
(etwa 50 %) des Bundesbudget wurde für die Armee verwandt. Bereits 1990 zahlte 
kaum eine Republik mehr in die Bundeskasse ein, so daß die Armee durch die 
Nationalbank finanziert werden mußte. Ein Reform des Staates oder sogar dessen 
Zerfall hätte somit die Existenz des Militär bedroht. Dies führte zu einer engen 
Kooperation zwischen dem serbischen Präsidenten Slobodan Milošević und dem 
Verteidigungsminister Kadijević. Traditionell setzte sich die Volksarmee für ein 
einheitliches kommunistisches Jugoslawien ein, da jedoch die Mehrheit der 
Armeeangehörigen, insbesondere in den höheren Rängen, Serben waren (s. Tabelle 1), 
fand die Errichtung eines Großserbiens verstärkt in der Armee Anhänger. Diese 
Tendenz verstärkte sich, als deutlich wurde, daß sich das bisherige Jugoslawien nicht 
erhalten konnte.23 

In der ersten Jahreshälfte 1991 gab es Gerüchte über einen möglichen Militärputsch, um 
einen Staatszerfall zu verhindern. Zu diesem Zeitpunkt hatte die Volksarmee bereits die 
Legitimität in den Augen der Bevölkerung in den nordwestlichen Provinzen verloren. 
Zudem wurden die slowenische und kroatische Territorialverteidigungen zu Armeen 
aufgebaut.24  

Die Territorialverteidigung in Bosnien wurden vor den Wahlen 1990 von der 
Volksarmee entwaffnet. Erst nach Kriegsbeginn, am 14. Mai 1992 verkündete Alija 
Izetbegović die Schaffung einer eigenen Armee von Bosnien und Herzegowina. In der 
Armeeführung dominierten zwar Muslime, trotzdem waren auch Kroaten und Serben 
zahlreich vertreten. Die meisten führenden Militärs gehörten zuvor der JNA an und 
verließen diese nachdem sich diese in die neue „Jugoslawische Armee“ der 
Bundesrepublik Jugoslawien und in die bosnisch-serbische Armee aufgeteilt wurde.25 
Die Zahl der Soldaten (44.000-80.000) war höher als die Armeen und paramilitärischen 

                                                 
21 Bebler, Staat im Staate, 115-117. 
22 Da die Armee aus den kommunistischen Partisanen heraus entstanden ist, trug der Zerfall des BdKJ 

1990 zu einer ideologischen Orientierungslosigkeit der Armee bei. hierzu siehe Gow, Legitimacy 
and the Military, 140 f. 

23 Marko Milivojević, The Armed Forces of Yugoslavia: Sliding into War, in: Sabrian Petra Ramet, 
Ljubiša S. Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered 
Community (Boulder, Col./San Francisco/Oxford 1995) 67-82. 

24 Gow, Legitimacy and the Military, 139 f., 143. 
25 zum Zerfall der Armee und ihrer Rolle im Krieg in Kroatien s. Bebler, Staat im Staate, 120-132. 



119 

Verbände der SDS und HDZ, die Ausrüstung war jedoch sehr mangelhaft. Die meisten 
Waffen zu Beginn der Krieges stammten von der JNA, deren Soldaten diese teils illegal 
verkauften oder durch die Entwaffnung von Armeeeinheiten bei ihrem Abzug aus 
Slowenien, Kroatien und Bosnien. Erst später kam es zu Waffenlieferung über Kroatien, 
wobei das UNO-Waffenembargo gegen alle Kriegsparteien und „Transitzölle” durch 
Kroatien ein Hindernis bei der Aufrüstung der Armee darstellte.  

Neben der Armee unterstanden der Regierung einige paramilitärische Verbände, wie die 
„Grünen Barette“ und die „Patriotische Liga“. Oftmals beteiligten sich Kriminelle, aber 
auch ehemalige Soldaten und normale Bürger an diesen Milizen. Die Aktivitäten der 
Milizen wurden durch eine traditionell hohe private Bewaffnung begünstigt.26 Zudem 
befanden sich 40 % der jugoslawischen Waffenindustrie in Bosnien (vgl. Kapitel 3.3.1). 
In Bosnien lagerten etwa zwei Drittel der 250.000 Tonnen Waffen, die für den Fall einer 
Invasion Jugoslawien im gesamten Land gelagert wurden. Schließlich standen große 
Truppenverbände der JNA (100.000 Soldaten) in Bosnien, die sich zuvor aus Slowenien 
und Kroatien zurückgezogen hatten.27  

Der Institutionelle Zerfall Bosniens 

Im Laufe der Jahre 1991 und 1992 verringert sich der Einflußbereich der Institutionen 
der Republik zunehmend. Zuerst entziehen sich die Gebiete unter der Kontrolle der 
Serbischen Demokratischen Partei (SDS) der Regierung, später folgen die Gebiete unter 
der Herrschaft der Kroatischen Demokratischen Gemeinschaft (HDZ). Mit den 
militärischen Erfolgen der kroatischen und der serbischen Seite reduzierte sich der 
Einflußbereich der Reste der Zentralregierung auf ein Gebiet von weniger als 20 % der 
bosnischen Gesamtfläche.28 

 Die Serbische Republik in Bosnien („Republika Srpska“)29 ist das Ergebnis der 
Ausrufung von autonomen serbischen Gebieten in Bosnien 1991/92. Das Vorbild war 
die „Serbische Republik Krajina“ in Kroatien, wo die SDS in den von ihr kontrollierten 
Gemeinden bald nach den Wahlen im April 1990 einen Parallelstaat aufzubaute. Das 
Parlament der „Republika Srpska“, das in Banja Luka tagt, bestand aus den 
Abgeordneten der SDS, die 1990 in das bosnische Parlament gewählt wurden. Der 

                                                 
26 Im Juni 1991 waren 110.400 Feuerwaffen auf 92.500 Muslime, 157.200 auf 131.900 serbische 

Bürger und 51.800 auf 43.000 Kroaten registriert. Neben den registrierten Waffen muß man von 
einer sehr hohen Zahl nicht gemeldeter Waffen ausgehen, die seit den späten achtziger Jahre von 
Serbien an bosnische Serben verteilt wurden. s. Miroslav Lazanski, Jedan avion i 80 hiljada ljudi 
[Ein Flugzeug und 80.000 Mann], in: Politika, 21.6.1993, zitiert nach: Osteuropa, Oktober 1993, 
Jhrg. 43, A577-A579. Zur Struktur der Milizen in Bosnien s. Roland Hofwiler, Armeen, Milizen, 
Marodeure, Die kämpfenden Parteien und ihre Hintermänner - eine Übersicht, in: Erich Rathfelder 
(Hg.) Krieg auf dem Balkan. Die europäische Verantwortung (Reinbek bei Hamburg 1992) 78-89. 

27 Jens Reuter, Die politische Entwicklung in Bosnien-Herzegowina, in: Südosteuropa, Nr. 11-
12/1992, Jhrg. 41, 673. 

28 Da zuerst die SDS und später die HDZ die Regierung verließen wurden die leeren Posten im 
Präsidium und im Parlament durch Serben und Kroaten ersetzt, die für ein einheitliches Bosnien 
eintraten. Ihnen fehlte jedoch ausreichende demokratische Legitimation, um die Zentralregierung zu 
stärken. 

29 In der Arbeit wird der serbische Name „Republika Srpska“ verwandt, um eine Verwechslung mit der 
Republik Serbien (Teilrepublik der seit April 1992 bestehenden Bundesrepublik Jugoslawien) 
auszuschließen. 



120 

Präsident der Republik wurde Radovan Karadžić, der Präsident der SDS. Der Amtssitz 
der Regierung wurde Pale, ein früherer Erholungsort bei Sarajevo. Ihre Recht die 
serbische Bevölkerung zu repräsentieren ist begrenzt, da sich dieser Staat nur aus einer 
Partei rekrutierte. Weiterhin fanden keine anderen Nationen Repräsentation in den 
Strukturen der „Republika Srpska“. Dies wird in der im März 1992 verabschiedeten 
Verfassung der „Republika Srpska“ deutlich: „Proceeding from the inalienable and 
untransferable natural right of the Serbian nation to self-determination, self-
organization, and association, on the bases of which it freely establishes its own political 
status and secures its economic, social, and cultural development...To proclaim [the 
Serbian nation's] determination to decide independently its own fate and to proclaim its 
firm will to establish its own sovereign and democratic state,...“30 Die „Republika 
Srpska“ versteht sich als rein serbischen Staat und schließt andere Bevölkerungsgruppen 
auf dem Staatsgebiet aus.31

 

Offizelles Ziel der „Republika Srpska“ war der Zusammenschluß mit den anderen 
serbischen Ländern (Krajina, Serbien und Montenegro). Trotz der engen militärischen 
Zusammenarbeit mit Serbien (vgl. Kapitel 3.6.1.) kam es nur mit „Serbische Republik 
Krajina“ zu einer politischen Kooperation.32  

Der institutionelle Zerfall Bosniens setzt sich mit der Vorherrschaft des separatistischen 
Flügels der kroatischen HDZ fort. Die Verbindung zwischen dem neuen Para-Staat 
„Herceg-Bosna“ und Kroatien wurden noch enger als jener zwischen Serbien und der 
„Republika Srpska“ (vgl. Kapitel 3.6.1.) In allen Bereichen schloß sich die Herzegowina 
Kroatien an. Durch diese enge Bindung konnten keine ausgeprägten Institutionen 
entstehen. Mit dem von den USA ausgehalten Föderationsvertrag zwischen bosnischen 
Kroaten und Muslimen endet offiziell die „Herzeg-Bosna“.33 Doch auch diese neue 
Föderation spiegelt einen nationalistischen Kurs wieder. So wird im ersten Artikel der 
Verfassung der muslimisch-kroatischen Föderation die Vorherrschaft der beiden 
Nationen verankert: „Bosniacs and Croats...in the exercise of their sovereign rights, 
transform the internal structures of the territories with a majority of Bosniac and Croat 
population in the Republic of Bosnia and Herzegovina into a Federation.“34 Dieser 
Artikel und der Rest der Verfassung privilegiert Kroaten und Muslime vor allen anderen 

                                                 
30 zitiert nach: Hayden, Constitutional Nationalism, 26. 
31 Hayden vergleicht diese Formulierung mit der amerikanischen Verfassung: Diese müßte bei gleicher 

Logik anstatt mit „We the people of the United States“ mit „We, the White, Protestant People of the 
United States“ beginnen. Ebd., 26. 

32 So verkündeten die „Parlamente“ der beiden Republiken im November 1992 die „Union der 
serbischen Staaten“. Es begannen daraufhin Verhandlungen über eine Vereinigung, die jedoch ohne 
Erfolge blieben. Diese Pläne wurden mit der kroatischen Offensive und dem Ende der „Serbische 
Republik Krajina“ im August 1995 überflüssig. Spätestens als die "Republika Srpska" der 
serbischen Krajina nicht militärisch zu Hilfe kam, zeigte sich die Differenzen der beiden Einheiten. 
s. Marie-Janine Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina (Frankfurt 1996) 95 f. Zu den 
Beziehungen mit Serbien s. Obrad Kesić, Politics, Power, and Decision Making in the Serb 
Republic, in: Problems of Post-Communism, March/April 1996, Nr. 2, Jhrg. 43, 56-64. 

33 „Herceg-Bosna“ besteht jedoch über den Friedensvertrag von Dayton hinaus. So gab es bis Mitte 
1998 eigene Nummernschilder heraus und die Staatssymbole der nich anerkannten Republik finden 
sich nach wie vor in der Herzegowina. s. Laura Silver, Allan Little, The Death of Yugoslavia 
(London 1995) 323-335. 

34 zitiert nach: Hayden, Constitutional Nationalism, 27. 



121 

Nationen und Volksgruppen im Gebiet der Föderation. Selbst das amerikanische 
Außenministerium, unter dessen Vermittlung die Föderation Zustande gekommen war, 
gestand ein, daß Serben, aber auch Juden, Roma und andere, die dem Staat loyal 
geblieben sind, ihren Rechten beraubt wurden.35  

Somit bilden sich vor und während des Krieges zwei bzw. drei para-staatliche Entitäten 
auf dem Gebiet Bosniens, die alle, in unterschiedlichem Ausmaß, nationalistisch geprägt 
waren und andere Nationen aus ihren Institutionen weitgehend ausschlossen.  

3.1.2. Libanon 

Der Libanon weist im Unterschied zu Bosnien eine höhere staatliche Kontinuität auf. 
Während Bosnien erst kurz vor Kriegsausbruch die Unabhängigkeit erlangte, war der 
Libanon bereits dreißig Jahre vor Kriegsausbruch ein souveräner Staat. Auch während 
des Krieges bestand der Libanon zumindest formal fort. Nur 1988/89 gab es keinen 
Präsidenten und keine einheitliche Regierung. Während des Krieges blieb der Einfluß 
der staatlichen Institutionen gering und die Kontrolle übernahmen Milizen oder die 
beiden Nachbarländer. Im Unterschied zu Bosnien rief diese keine eigenen Staaten aus. 
Lediglich im maronitischen Kerngebiet zwischen Ostbeirut und Tripoli bestand 
informell ein Para-Staat, der unter maronitischer Vorherrschaft blieb. Der libanesische 
Staat und alle seine Institutionen waren schwach und konnten gegen den Einfluß von 
Milizen und benachbarten Staaten nicht erfolgreich ankämpfen. 

Der Präsident 

Der Präsident bildet bei weitem die bedeutendste Einrichtung des politischen Systems. 
Im Einklang mit dem Nationalpakt von 1943 mußte der Präsident der maronitischen 
Konfession angehören. Er besaß den Oberbefehl über die Armee und den Geheimdienst, 
die Sûreté Générale. Weiterhin ernannte er hohe Beamte und Richter, sowie Minister. 
Er konnte „dringende“ Gesetze per Dekret verabschieden (Art. 58), ein Veto gegen 
Gesetze einlegen, sowie das Parlament auflösen (Art. 55). Weiterhin konnte der 
Präsident Änderungsvorschläge zur Verfassung einbringen (Art. 76) und war in der 
Lage, Verfassungsänderungen des Parlaments abzulehnen (Art. 77).36 Neben der 
verfassungsmäßigen Macht besaß er großen informellen Einfluß gegenüber den 
Abgeordneten, so daß nach Schätzungen stets mindestens ein Drittel der Abgeordneten 
den Präsidenten in seiner Politik unterstützten.37 Die Aufrechterhaltung der Balance 
zwischen Christen und Muslimen erforderte vom Präsidenten Ausgleich mit 
muslimischen Politikern zu suchen. Das Parlament wählte ihn entweder in der ersten 
Runde mit einer Zweidrittelmehrheit oder mit einfacher Mehrheit im zweiten Wahlgang. 
Die Wiederwahl des Präsident ist seit 1948 verboten.38  

Der Ministerrat 

                                                 
35 Ebd., 27. 
36 Adnan Ansawi, Libanon, Vereinigte Arabische Republik, Irak (=Die Staatsverfassungen der Welt 2, 

Frankfurt/Berlin 1960) 24-29. 
37 Bei fast allen Wahlen kam es zu Manipulationen zugunsten von Abgeordneten, die dem Präsidenten 

nahestehen. 
38 David C. Gordon, The Republic of Lebanon. Nation in Jeopardy (Boulder, Col. 1983) 78. 



122 

Die Minister werden vom Präsidenten ernannt und entlassen. Der Ministerpräsident 
mußte entsprechend dem Nationalpakt immer ein sunnitischer Muslime sein. Im 
Ministerrat müssen nach der Verfassung die wichtigsten Konfessionen vertreten sein 
(Art. 95). Dementsprechend waren im Kabinett meist die wichtigsten Repräsentanten 
der größten Konfessionen vertreten. So gehörten dem Kabinett 1979 drei Sunniten, zwei 
Schiiten, Maroniten und Orthodoxe, sowie je ein Druse und ein griechisch-katholischer 
Minister an. Die zentrale Bedeutung der Konfession in der Zusammensetzung des 
Kabinetts unterstrich die Rolle dieses Organs zur Repräsentation und weniger zur 
Bestimmung der staatlichen Politik. Man kann den Ministerrat als kleines 
Arbeitsparlament sehen. Es dient zur Stabilitätsierung des Staates und verhielt sich 
kaum als Exekutive. Im Jahr 1969 bestand zum Beispiel für ein halbes Jahr keine 
Regierung, was auf die Staatsführung jedoch kaum einen Einfluß hatte.  

Kaum eine Regierung blieb länger als ein Jahr an der Macht, die durchschnittliche 
Amtszeit einer Regierung lag zwischen 1926 und 1964 bei 8 Monaten. Sowohl 
Parlament als auch Präsident können nach Verfassung den Ministerrat auflösen. De 
facto wurde das Kabinett jedoch fast immer vom Präsidenten abgesetzt.  

 Repräsentation im Kabinett Kabinettsposten 

 Zahl der Monate in % Zahl der Monate  in % 

Maroniten 886 25,9 105 25,5 

Sunniten 806 23,7 102 24,7 

Schiiten 480 14,1 55 13,3 

Orthodoxe 421 12,3 52 12,6 

Drusen 408 11,9 48 11,6 

Katholiken 376 11,0 46 11,1 

Andere 39 1,1 5 1,2 

Tabelle 2: Repräsentation der größten Konfessionen im Regierungskabinett
39 

Da das Kabinett als Repräsentationsorgan der konfessionellen Elite zu sehen ist, war der 
häufige Regierungswechsel nicht das Zeichen einer Krise. Ein häufiger Wechsel 
ermöglicht eine breite Repräsentation der Konfessionen und Interessen, so daß er zur 
Erhöhung der Legitimität der Herrschaft im Land diente. Die Politiker, die 
Ministerposten übernahmen blieben weitgehend die selben. So gab es zwischen 1926 
und 1963 333 Ministerposten, die von nur 134 verschiedenen Personen bekleidet 
wurden.40  

Das Parlament 

                                                 
39 Richard Hrair Dekmejian, Consciational Democracy in Crisis. The Case of Lebanon, in: 

Comparative Politics, January 1978, 255. 
40 Gordon, The Republic of Lebanon, 79 f., Michael Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon: 

Kampf um Ideologie und Herrschaft in einer unfertigen Nation (Wiesbaden 1983) 51 f., 63, 66; 
Ansawi, Libanon, 24. 



123 

Im Vergleich zum Präsidenten war das Parlament weitgehend machtlos. Seine 
wichtigste Befugnis bestand in der Zustimmung zur Regierungsbildung. Dem 
Nationalpakt zufolge stand das Amt des Parlamentspräsidenten einem Schiiten zu. Wie 
in den meisten Staaten ist auch im Libanon die Funktion des Parlamentspräsidenten vor 
allem repräsentativ. Die Regelung des Nationalpaktes belegt damit den geringen Einfluß 
der schiitischen Bevölkerung auf das politische System (vgl. 4.2.2. schiitische Parteien). 
Als Vermittler besaß der Parlamentspräsident jedoch durchaus informelle Macht. Da im 
Parlament die Eliten der Konfession vertreten waren, mußte der Parlamentspräsident 
versuchen Kompromisse auszuhandeln. In dieser Funktion konnte der 
Parlamentspräsident dazu beitragen die großen Linien der libanesischen Politik 
mitzubestimmen.41  

Innerhalb des Parlaments vermochte lediglich die maronitische Kata'ib-Partei die 
Abgeordneten zu einer parteipolitischen Disziplin anzuhalten. Ein Teil der übrigen 
Abgeordneten gehörte zwar auch Parteien an, es herrschte jedoch kein Fraktionszwang. 
Vor dem Krieg wurde zum letzten Mal 1972 gewählt. Da zwischen 1975 und 1990 
keine Wahlen stattfinden konnten, verlängerte das Parlament insgesamt vier Mal die 
Legislaturperiode nach dem Ablauf von jeweils vier Jahren. Erst 1992, zwei Jahre nach 
Kriegsende, konnte das Parlament neu gewählt werden. Zwischen 1972 und 1992 wählte 
das Parlament selbst neue Abgeordnete für verstorbene Volksvertreter. 

Gemäß Artikel 27 der Verfassung vertreten die Abgeordneten das gesamte libanesische 
Volk. Im Widerspruch dazu steht das Wahlrecht, demzufolge Abgeordnete im Rahmen 
ihrer jeweiligen konfessionellen Gruppe gewählt werden.42 Wie aus Tabelle 2 ersichtlich 
ist, waren fast alle anerkannten Konfessionen mit mindestens einem Abgeordneten 
vertreten. Das im Nationalpakt ausgehandelte Verhältnis von 6:5 zwischen Christen und 
Muslimen in allen staatlichen Institutionen (vgl. Kapitel 2.3.2.) reflektiert sich bei der 
Zahl der Abgeordneten. Die Zahl der Abgeordneten war somit stets durch 11 
dividierbar, zwischen 1960 und den Reformen von Taif (1989) lag sie bei 99 Sitze.43  

Das Wahlrecht ist konfessionell gebunden. Zugleich zwingt es die Bevölkerung 
konfessionsübergreifend zur Kooperation. In jedem Wahlkreis wird nach der 
Volkszählung von 1932 bestimmt, wieviele Sitze jeder Konfession zustehen. Da nicht 
nach konfessionell getrennten Wahllisten gewählt wird und sich die wirkliche 
Bevölkerungsverteilung seit 1932 stark verändert hat, kann der Kandidat einer 
Konfession nicht allein mit deren Stimmen gewählt werden (vgl. Kapitel 2.3.2). Dies 
führt zu Listenverbindungen und Zugeständnissen von Kandidaten an andere 
Konfessionen. Die Koalitionsbildung setzt sich im Parlament fort. Obwohl das 
Parlament als Symbol christlicher Vorherrschaft im Libanon galt, wurde nie eine 
Entscheidung allein mit christlicher Mehrheit beschlossen.44 

                                                 
41 Antoine Nasri Messara, The accomodation between communities in Lebanon: Parliament and 

paraparliaments in plurual societies, in: Social Compass, Nr. 4/1988, Jhrg. XXXV, 625 f. 
42 Die libanesische Verfassung geht nicht davon aus, daß das Volk Träger der Souveränität ist, s. 

Ansawi, Libanon, 20-24. 
43 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 66. 
44 Theodor Hanf, Die drei Gesichter des Libanonkrieges, in: Friedensanalysen 8, (Frankfurt 1978) 75-

77. 



124 

Ein wichtiges Element des Wahlrechts war der Ort der Stimmabgabe. Um der 
konfessionellen Wahlkreiszuordnung zu entsprechen, mußte die Bevölkerung am 
Herkunftsort und nicht am Wohnort wählen. Die Schiiten traf diese Regelung am 
stärksten, da viele Schiiten des Südlibanon in den sechziger Jahren in die südlichen 
Vororte Beiruts emigriert sind. Da sie in ihren Herkunftsgebieten wählen mußten, fehlte 
ihnen eine angemessene Interessensvertretung in Beirut. Die schiitische Elite, die nach 
wie vor in den Herkunftsgebieten gewählt wurde, entfremdete sich zunehmend von 
ihren Wählern. Somit hatten die Schiiten einen doppelten Nachteil aus dieser 
Regelung.45 

Christen Katholiken - Maroniten 30 

  - griechisch-katholisch 6 

  - armenisch-katholisch 1 

  - syrisch-katholisch - 

  - Chaldäer - 

  - römisch-katholisch („Lateiner“) 1 

 Orthodoxe - griechisch-orthodox 11 

  - armenisch-orthodox („Gregorianer“) 4 

  - syrisch-orthodox („Jakobiten“) - 

  - assyrisch-orthodox („Nestorianer“) - 

 Protestanten  1 

  Christen insgesamt 54 

Muslime  - Sunniten 20 

  - Schiiten 19 

  - Ismailiten - 

  - Drusen 6 

  - Alawiten - 

  Muslime insgesamt 45 

Juden   - 

  Gesamtzahl 99 

Tabelle 3: Anerkannte Religionsgemeinschaften im Libanon und Sitzverteilung im Parlament (1960-

1992)
46 

Durch das Wahlrecht und den konfessionellen Charakter des Staates entwickelte sich 
das Parlament zur Repräsentationsorgan der konfessionellen Eliten. Die Meinungen und 
Position der Spitzenvertreter jeder Konfession wurden wiederum in informellen 

                                                 
45  Samir Khalaf, Guilain Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, in: Nadim Shehadi, Dana 

Haffar Mills (Hg.) Lebanon: a History of Conflict and Consensus (London 1988) 187. 
46 Michael Kuderna, Libanon, in: Udo Steinbach, Robert Rüdiger (Hg.) Der Nahe und Mittlere Osten: 

Politik, Gesellschaft, Wirtschaft, Geschichte und Kultur, Bd. 2: Länderanalysen (Opladen 1988) 
236. 



125 

„Paraparlamenten“ getroffen, wo die Elite der jeweiligen Religionsgemeinschaft ihre 
Politik bestimmten. Somit trafen im Parlament die bereits formulierten Vorstellungen 
der Konfessionen aufeinander. In Folge dieser Funktion des Parlaments verlagerte sich 
der tatsächliche Aufgabenbereich des Parlaments vom Verabschieden von Gesetzen zu 
einem Forum der Konfessionen, in dem Kompromisse zu den Grundsätzen der 
Staatsführung ausgehandelt wurden.47 Dies wurde 1957/58 deutlich, als durch 
Wahlmanipulationen einige konfessionelle Eliten nicht mehr im Parlament vertreten 
waren und dies 1958 den Bürgerkrieg einleitete. Der Konflikt konzentrierte sich nicht 
auf bestimmte Gesetzesprojekte, sondern um die Rolle des Parlaments als 
Repräsentation der Spitzenvertreter der Religionsgemeinschaften (vgl. Kapitel 2.4.2). 

Die Armee 

Die Schwäche des Staates zeigte sich nirgendwo deutlicher als in der Armee. Sowohl in 
der Zahl der Soldaten wie auch bei der Ausrüstung lag die Armee im Vergleich zu den 
umliegenden Staaten weit zurück. So gab es bei Kriegsausbruch 1975 etwa 15.000 
Soldaten im Libanon. Der wichtigste Grund der geringen Militarisierung war die 
Abneigung der maronitischen Elite gegen Israel zu kämpfen. Eine starke Armee hätte 
unweigerlich auf Seiten der anderen arabischen Staaten gegen Israel kämpfen müssen. 
Die libanesische Armee nahm nur am ersten arabisch-israelischen Krieg 1949 teil, bei 
allen folgenden Kriegen blieb sie entweder unbeteiligt oder wirkte nur der Form halber 
mit. Tatsächlich war sie nicht in der Lage, wirklich offensiv oder defensiv aktiv werden.  

Die libanesische Armee war eine Freiwilligenarmee. Durch das Fehlen allgemeiner 
Wehrpflicht drohte sie bei innerstaatlichen Krisen entweder zu zerfallen oder Partei zu 
ergreifen. Gerade in multi-nationalen oder multi-konfessionellen Gesellschaften können 
Armeen mit Wehrpflicht eine integrative Wirkung entfalten.48 Der libanesischen Armee 
war dies jedoch nicht möglich, da sie von den Muslimen als Instrument der 
herrschenden Maroniten angesehen wurde.49 Die meisten Offiziere waren Christen, 
während die Mannschaften oft aus den armen schiitischen Bevölkerungsschichten 
stammten.  

Präsident Shihab, der zuvor Oberbefehlshaber der Armee war, wertete die Armee auf. 
Die Armee wurde ziviler Kontrolle entzogen und sollte dem Präsidenten als 
innenpolitisches Machtinstrument dienen. Der Militärgeheimdienst sollte den staatlichen 
Einfluß gegenüber den traditionellen Eliten stärken. Dieser Versuch, diese Schicht zu 
entmachten, stieß auf so viel Widerstand, daß die Armee ab 1970 wieder unter zivile 
Kontrolle gestellt und der Geheimdienst entmachtet wurde.50 Große Teile der 
muslimischen Bevölkerung forderten die Einführung des Militärdienstes, um die Armee 
repräsentativer zu gestalten. Diese widersetzte sich jedoch einer solchen Öffnung. Die 
unparteiische Rolle der Armee, die sie spätestens seit dem 1. Bürgerkrieg 1958 
beanspruchte, wurde von den Muslimen Ende der sechziger Jahre nicht mehr anerkannt. 
Wegen der Konfrontationen mit der PLO nahmen viele Muslime zunehmend Distanz 

                                                 
47 Messara, The accomodation between communities in Lebanon, 625-636. 
48 Ein Musterbeispiel für den gezielten Einsatz dieser Wirkung ist die Wehrpflicht in der Schweiz. 
49 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 33. 
50 D. Th. Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon. Entstehung, Verlauf, Hintergründe (München 1979) 

54 f. 



126 

zur Armee. Die maronitische Bevölkerung sahen hingegen in der Armee einen nur 
unzureichenden Schutz gegen die Palästinenser und rüstet ihrerseits Milizen auf.51 
Somit war die Armee bereits vor Ausbruch des Krieges marginalisiert und zerfiel mit 
dessen Beginn. Im Verlauf des Krieges versuchten die jeweiligen Präsidenten, die 
Armee zu stärken. Insbesondere Präsident Amin Gemayel baute 1982 die Armee erneut 
auf. Sie zerfiel jedoch nur zwei Jahre später nach dem israelischen Rückzug aus dem 
Libanon. Nachfolgend blieb die Armee lediglich eine von vielen Konfliktparteien. Erst 
mit dem Ende des Bürgerkrieges 1990 und der Entwaffnung der Milizen ein Jahr später 
entstand wieder eine einheitliche libanesischen Armee. 

Strukturelle Probleme des Staates 

Der libanesische Staat bildet in vielerlei Hinsicht eine Fortführung des osmanischen 
Millet Systems. Auf den meisten Ebenen findet Wettbewerb innerhalb und nicht 
zwischen den Konfessionen statt. Nur in zwei Bereichen konkurrieren Mitglieder 
verschiedener Konfessionen miteinander: In der Gestaltung der Außenpolitik und in der 
Verwaltung. Dementsprechend bilden diese beiden Themen den Ausgangspunkt für 
interkonfessionelle Konflikte um die Vorherrschaft. Der Nationalpakt mit seiner 
„doppelten Negierung“ (weder westlich, noch arabisch) ist nicht zuletzt eine 
Widerspiegelung dieser beiden Ebenen.52 

Die Institutionen des Libanon sind von Widersprüchen geprägt. Einerseits spricht die 
Verfassung in Artikel 12 allen Bürgern die gleiche Rechte zu („Jeder Libanese ist 
berechtigt, nach seiner Eignung, Befähigung und Leistung den gleichen Zugang zu den 
öffentlichen Ämtern zu haben, und zwar gemäß den Bedingungen des Gesetzes...“). 
Andererseits hebt die Konfessionalisierung des gesamten politischen Systems gerade 
diese Offenheit wieder auf. Ein ähnlicher Widerspruch findet sich zwischen dem 
Anspruch auf Rechtsstaatlichkeit und der Abwesenheit von wichtigen Grundrechten 
(Asylrecht, Freizügigkeit für Ausländer, Brief- und Postgeheimnis).  

Adnan Ansawi sieht diesen Konflikt als „ein redaktionelles Versehen, denn die 
Verfassung baut im Grunde auf den Grundsätzen des Humanismus und des Liberalismus 
auf.“53 In Wirklichkeit sind diese Widersprüchlichkeiten Indikatoren für spätere 
Konflikte und zeigen die Spannungen auf, die der Staat nicht lösen konnte. Das 
entscheidende Problem des institutionellen Systems im Libanon war die Abwesenheit 
eines Regulationsmechanismus. Bis 1989 und erst dann unter starkem Druck Syriens 
gelang es, die Institutionen den veränderten demographischen und sozialen 
Bedingungen anzupassen. Die politischen Parteien und die Elite verhinderten notwenige 
Veränderungen, während das politische System es ihnen ermöglichte sich für lange Zeit 
gegen neue politische Kräfte zu behaupten.54 

3.1.3. Zusammenfassung 

                                                 
51 Itamar Rabinovich, The War for Lebanon, 1970-1983 (Ithaca, N.Y./London 1984) 71 f. 
52 David C. Gordon, The Republic of Lebanon. Nation in Jeopardy (Boulder, Col. 1983) 82 f. 
53 Ansawi, Libanon, 13-16. 
54 Negede Tsegaye-Tadesse, The Lebanese Crisis and Foreign Intervention (Diplomarbeit Wien 1992) 

23 f. 



127 

Libanon und Bosnien weisen große institutionelle Unterschiede auf. Während der 
Libanon von einer hohen Kontinuität als Staat vor, während und nach dem Bürgerkrieg 
geprägt ist, hat sich das staatliche Gefüge Bosniens innerhalb der Jahre vor und während 
des Krieges dramatische Veränderungen durchgemacht.  

Im Zentrum der Unterschiede stehen die unterschiedlichen Ausgangspositionen der 
Konfliktparteien im Libanon und in Bosnien. Im Libanon bestanden zwar 
unterschiedliche Auffassung über das politische System, insgesamt herrschte aber ein 
Konsens, den Staat zu erhalten. Nur wenige Gruppen forderten einen Anschluß an ein 
Nachbarland oder einen Zerfall des Libanons in Para-Staaten. Ein Anschluß an Israel bot 
sich selbst für die pro-israelischsten Maroniten nicht an. Während noch in der 
Zwischenkriegszeit große Bevölkerungsgruppen einen Anschluß an Syrien 
unterstützten, hat sich bis zum Ausbruch des Krieges das Nationalbewußtsein bereits so 
weitgehend gefestigt, daß Syrien für manche Konfliktpartei zwar als Verbündeter, nicht 
jedoch als zukünftiges Heimatland in Frage kam: „...[N]one of the local „governments“ 
which resulted from so many local coup d'états ever went so far as to wage a war of 
secession or to advocate seperatism...There was, all along, a unanimous call for a strong 
united Lebanon, but differences as to how its unity would be best structured. Partition 
was thus self-defeated.“55 In Bosnien betrieb die Serbische Demokratische Partei 
dagegen offen einen Anschluß an Serbien und an die serbisch besetzen Gebiete in 
Kroatien. Mit Kriegsausbruch strebte auch die drittstärkste Partei, die Kroatische HDZ 
einen Anschluß an Kroatien an. Die militärisch stärksten Gruppen waren somit bemüht, 
den Staat Bosnien zu zerschlagen. Diese im Vergleich zum Libanon grundlegend 
unterschiedlichen politischen Zielsetzungen als im Libanon bedingten den hohen Grad 
an institutionellem Wandel in Bosnien.  

3.2. Parteien 

Weder in Bosnien, noch im Libanon bestanden festgefügte Parteiensysteme, wie sie in 
Westeuropa üblich sind. In Bosnien ist die Alleinherrschaft der kommunistischen Partei 
während 45 Jahren die Hauptursache dieser Entwicklung. Im Libanon hingegen hat die 
traditionelle Gesellschaftsstruktur und der hohe Grad an Zersplitterung unter den 
Konfession eine stabile Parteienlandschaft verhindert. Gleichwohl formierten sich auch 
im Libanon zahlreiche Gruppen als politischen Parteien und bestimmten als solche die 
politischen und militärischen Auseinandersetzungen. 

Bei der Darstellung der Parteien wird zuerst das Entstehen und die Entwicklung der 
Parteien vor dem Krieg beschrieben. Die Lage während des Krieges wird kurz 
angeschnitten, wenn diese Parteien in dieser Phase eine bedeutsame Rolle spielten. 
Abschließend wird jeweils das Programm und die Ziele der Parteien erläutert. 

3.2.1. Bosnien-Herzegowina 

In der Nachkriegszeit wurden Jugoslawien und Bosnien durch eine Partei, den Bund der 
Kommunisten, dominiert. Mit der Föderalisierung von Staat und Partei nach 1974 
wurden die jeweiligen kommunistischen Parteien so weitgehend unabhängig, daß man 
von neun eigenständigen Parteien reden ka56nn. Die ersten anderen Parteien entstanden 

                                                 
55 Ghassan Tuéni, Lebanon: A New Republic? in: Foreign Affairs, Fall 1982, Nr. 1, Jhrg. 61, 91. 
56  Jede Republik und autonome Provinz besaß eine eigene Parteiorganisation. Weiterhin bestand 
der BdK unabhängig hiervon in der Armee. 



128 

in Slowenien bereits Mitte der Achtziger Jahre, da in der reichsten Republik ein relativ 
liberales politisches Klima herrschte. Doch auch in Bosnien bestanden Ende der 
achtziger Jahre Gruppen und Vereine, die eine pluralistische Grundlage für die spätere 
Parteienbildung bildeten. Der Machtverlust des BdK bedeutete nicht, wie in anderen 
sozialistischen Staaten, auch notwendigerweise eine Machtübergabe. Vielmehr zerfiel 
zuerst die Bundespartei. Die Demokratisierungswelle in Osteuropa und interner Druck 
zur Liberalisierung zwangen dann die einzelnen Republiken zu Wahlen. Im Mai 1989 
kündigte die jugoslawische Regierung an, Mehrparteienwahlen vorzubereiten. Es fanden 
jedoch keine Bundeswahlen mehr statt. Die Wahlen in den Republiken verliefen 1990 
nacheinander. Lediglich der „Bund der Reformkräfte“ des jugoslawischen 
Premierministers Ante Marković war auf Bundesebene organisiert. In Bosnien wurden 
Parteien mit ausschließlich nationaler oder religiöser Ausrichtung zeitweise nicht 
zugelassen. Alle Regelungen der Parteien blieben jedoch auf die Ziele und Programme 
begrenzt und schränkten somit nicht das Verhalten der Parteien ein. Somit sind viele 
Parteiprogramme (z.B. HDZ, SDS) sehr viel moderater als die wirklichen Ziele der 
nationalen Parteien in Bosnien. Bei der Wahl in Bosnien fand ein Mehrheitswahlrecht 
Anwendung, daß in zwei Wahlgängen umgesetzt wurde. Im zweiten Wahlgang durften 
nur die zwei stimmstärksten Kandidaten kandidieren. Dieses Wahlrecht wurde neben 
Bosnien in allen anderen Republiken angewendet. 

In bosnischen Geschichte hatten zuvor erst wenige Wahlen stattgefunden. Es gab 
lediglich die Landtagswahlen nach der Annexion Österreich-Ungarns 1910 und die 
Wahlen in Jugoslawien zwischen 1920 und 1928. Die jugoslawischen Wahlen 1935 und 
1935 können höchstens als partiell freie Wahlen bezeichnet werden. Da die 
vorhergehenden Wahlen in anderen Staatsgebilden stattfanden bzw. Bosnien im 
Jugoslawien der Zwischenkriegszeit keine eigenständige administrative Einheit 
darstellte. Die drei nationalen Parteien Bosniens hatten jedoch historische Vorbilder 
gewählt, da auch die bedeutsamsten Parteien bei den vorangegangenen Wahlen nach 
nationalen Kriterien organisiert waren. So knüpfte die muslimische SDA an die 
Tradition der JMO der Zwischenkriegszeit an. Die serbische SDS besitzt 
programmatische Übereinstimmungen mit der Radikalen Partei von Nikola Pašić. Die 
kroatische Bauernpartei des Stjepan Radić diente wiederum der kroatischen HDZ 
zumindest teilweise zum Vorbild (vgl. Kapitel 2.3.1.). Die Rückbesinnung diente meist 
zur Stärkung des Einflusses und besaß keine personelle Kontinuität.  

John Allcock beschreibt fünf Bruchlinien die die Parteienlandschaft Jugoslawiens 1990 
gliederten: 

1. nationalistische und nicht-nationalistische Parteien, 

2. kommunistische und anti-kommunistische Parteien, 

3. moderne und traditionelle Parteien, 

4. säkulare und religiöse Partien, 

5. urbane und ländliche Parteien. 

Ad 1. Die dominante Rolle der nationalistischen Parteien durch das Wahlergebnis hat 
alle anderen Bruchlinien in den Hintergrund gedrängt. Weiterhin sollte zwischen 
Parteien, die zwar eine Nation vertreten, nicht jedoch nationalistisch sind (z.B. MBO), 
und Partei mit einem extremen Nationalismus im Programm unterschieden (z.B. SDS).  



129 

Ad 2. In der Politik der drei nationalistischen Parteien lassen sich die anderen 
Bruchlinien wiederfinden. So waren in Bosnien alle nationalistischen Partein 
ausdrücklich anti-kommunistisch (im Gegensatz zu Serbien). Von den beiden größeren 
nich-nationalen Parteien war eine die kommunistische Partei und die andere besaß eine 
personelle Verbindungen zum BdK. 

Ad 3. Die nationalistischen Parteien vertraten ohne Ausnahme ein traditionelle Rolle 
und besaßen kaum Modernisierungspläne (anders als z.B. Demos in Slowenien). 
Obwohl alle drei große nationale Parteien die Einführung der Marktwirtschaft verbal 
forderten, spielte die Lösung von wirtschaftlichen Probleme nur eine zweitrangige Rolle 
im Parteiprogramm.  

Ad 4. Die nationalistischen Parteien besaßen alle ein unterschiedliches Verhältnis zur 
jeweiligen Religion (vgl. Kapitel 3.4.1.). Zumindest verbal bemühten sie sich jedoch um 
eine Naheverhältnis zur Religion.  

Ad 5. Die Bruchlinie zwischen urbanen und ländlichen Parteien unterschied einerseits 
die nationalistischen Parteien untereinander und andererseits trennte sie die 
nationalistischen Parteien von den nicht-nationalistschen Parteien. Aufgrund der 
Bevölkerungsverteilung lebte ein verhältnismäßig großer Bevölkerungsteil der 
bosnischen Muslime in den Städten. Somit war der Stimmanteil der muslimischen SDA 
in den Städten höher als jener der anderen nationalistischen Parteien. Zugleich 
dominierten in den größeren Städten die nicht-nationalen Parteien.57  

Die drei nationalen Parteien geben zwar selber hohe und teils höhere Mitgliederzahlen 
als die KP an, diese Daten sind jedoch sehr fragwürdig. So gäbe es nach Angaben der 
Parlamentsparteien fast 2,3 Millionen Parteimitglieder. Nach der letzten Volkszählung 
1991 hatte Bosnien etwas mehr als 4,3 Millionen Einwohner. Somit wäre mehr als die 
Hälfte der Bürger Parteimitglied.(für die Wahlergebnisse von 1990 s. Kapitel 2.5.1.)58  

Der Bund der Kommunisten 

Ähnlich wie die der Staat war auch der Bund der Kommunisten föderativ gegliedert. 
Diese Struktur wurde im März 1969 eingeführt. Die Bundespartei bestand aus 8 
Organisationen der Republiken und Autonomen Provinzen und einer Parteiorganisation 
innerhalb der jugoslawischen Volksarmee.59  

Am 23. Januar 1990 verließen die slowenischen Delegierten den Parteitag des Bundes 
der Kommunisten, da sie immerfort am Widerstand Serbiens scheiterten. Die serbische 
Stimme in Gremien des Bundesstaates ist zu dieser Zeit stark gewesen, da der Serbische 
Präsident Milošević die autonome Provinz Vojvodina und Kosovo gleichgeschaltet hatte 
und auch in Montenegro eine ihm gut gesinnte Regierung amtierte. Somit verfügte 
Serbien über die Stimmen von 4 der 8 Republiken und Provinzen Jugoslawiens und 
konnte somit jedes Vorhaben stoppen. Im Mai 1990 versuchte Serbien die Einheit BdKJ 
wiederherzustellen. Die Bemühungen scheiterten jedoch an dem Widerstand 

                                                 
57 zu den Bruchlinien in neuentstehenden Parteiensystemen s. Klaus von Beyme, Systemwechel in 

Osteuropa (Frankfurt 1994) 286-312. 
58 John B. Allcock, Yugoslavia, Bogdan Szajkowski (Hg.) New Political Parties of Eastern Europe and 

the Soviet Union (Harlow 1991) 300-311. 
59 zur Struktur der Partei s. Beckmann-Petey, Der jugoslawische Föderalismus, 310-314. 



130 

Sloweniens, Kroatiens und Mazedonien. In Folge agierten die kommunistischen 
Parteien auf Republiksebene unabhängig voneinander.60 

In Bosnien fügte der Bund der Kommunisten dem Parteinamen „Partei des 
demokratischen Wandels“ (Savez Komunista Bosne i Hercegovine - Starnka 

Demokratskih Promjena, SK BiH-SDP) hinzu. Neben dem „Bund der Reformkräfte“ 
war die kommunistische Partei die einzige größere Partei, die sich an allen Nationen 
wandte.61 Die Partei versuchte, sich als moderne linke Kraft zu präsentieren, die die 
Marktwirtschaft einführen will und zugleich umfangreiche staatliche Intervention 
beibehält. Der Bestand Jugoslawiens und die Ablehnung einer nationalen Orientierung 
dürfte jedoch die zentralen Elemente für die Wahl der Partei bilden. Im Gegensatz zu 
den neuen Parteien war die SK BiH im ganzen Land gut organisiert und besaß viele 
Mitglieder. Ihr gehörten 1990 noch 350.000 Personen an. Ähnlich wie die anderen 
Oppositionsparteien wurde sie im Verlauf des Krieges in den Hintergrund gedrängt.62 

Bund der Reformkräfte 

Am 30. Juli 1990 gründete der jugoslawische Premierminister Ante Marković in 
Bosnien den gesamtjugoslawischen „Bund der Reformkräfte“ (Savez Reformskih Snaga 

Jugoslavije za Bosnu i Hercegovinu, SRSJ BiH). Marković besaß wegen seines 
erfolgreichen Wirtschaftsprogrammes große Beliebtheit bei der Bevölkerung ganz 
Jugoslawiens (vgl. Kapitel 2.5.1.,3.3.1.). Seine betont pro-jugoslawische Politik wurde 
von den nationalistischen Parteien, insbesondere in Serbien, heftig kritisiert. Marković, 
selber Kroate, gelang es nicht, vor den Wahlen in den übrigen Republiken eine 
ausreichende Machtbasis aufbauen.  

Da Marković seine Partei erst nach den Wahlen in Kroatien und Slowenien gegründet 
hatte, warfen ihm serbische Politiker vor, den Sieg der Nationalisten in Kroatien erst 
ermöglicht zu haben. Durch die fehlende Repräsentation des „Bundes der Reformkräfte“ 
in diesen beiden Republiken fehlte Marković die nötige Unterstützung für seine Pläne 
zur Erhaltung Jugoslawien.63 Die Niederlage bei den Wahlen am 9. November 1990 war 
entsprechend groß. Der Bund erhielt nur 12 der 130 Sitze in der unteren Kammer des 
Parlaments und sogar nur einen in der Gemeindekammer.64 

Der „Bund der Reformkräfte“ besaß als einzige größere Partei eine gesamtjugoslawische 
Struktur. Die SRSJ blieb in den anderen Republiken jedoch schwach65 und die 
Zusammenarbeit der Partei auf Bundesebene brach mit dem Ende der Amtszeit von 
Ante Marković als Premierminister zusammen. Neben dem geringen Organisationsgrad 

                                                 
60  Sabrina P. Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 1962-1991 (Bloomington, Ind. 1992) 

246 f. 
61 Leonard J. Cohen, Broken Bonds: The Disintegration of Yugoslavia (Boulder, Col. 1993) 143. 
62 Allcock, Yugoslavia, 315 f. 
63 Die Wahlen in Serbien fanden erst im Dezember 1990 statt. Der Sieg der SPS war jedoch 

abzusehen, weiterhin vertraten fast alle Oppositionsparteien ein nationalistisches Programm, s. Jens 
Reuter, Jugoslawien: Zerfall des Bundesstaates. Systemwechsel und nationale Homogeniesierung in 
den Teilrepubliken, in: Magareta Mommsen (Hg.), Nationalismus in Osteuropa. Gefahrvolle Wege 
in die Demokratie (München 1992) 138 f. 

64 Silver, Little, The Death of Yugoslavia, 231 f. 
65 Das bestes Ergebnis außerhalb Bosniens erreichte der Bund in Mazedonien mit 6 von 120 Sitzen. 



131 

der Partei ist einer Hauptgründe für ihren geringen Wahlerfolg das Bekenntnis zu 
Jugoslawien. Formal sprachen sich die nationalen Parteien auch für Jugoslawien aus, im 
Gegensatz zum „Bund der Reformkräfte“ war dies jedoch nur ein Lippenbekenntnis.  

Anders als die Wahlsieger konnte die SRSJ ein umfangreiches Reformprogramm der 
Wirtschaft anbieten. Daneben legte der Bund Reformvorschläge für die Institutionen der 
Republiken und Jugoslawiens vor. Der „Bund der Reformkräfte“ setzte sie sich für eine 
Annäherung an die Europäische Gemeinschaft und andere europäische Institutionen ein. 
Zusammenfassend läßt sich der „Bund der Reformkräfte“ als einzige moderne Partei in 
Bosnien sehen.66 

Partei für Demokratische Aktion 

Die Partei für Demokratische Aktion (Stranka demokratske akcije, SDA) war von 
Muslimen aus dem gesamten politischen Spektrum gegründet worden und sollte die 
Belange der Muslime vertreten. In der SDA waren zu Anfang islamischen Dissidenten, 
kommunistischen Funktionäre und Unternehmer versammelt.67  

Während die kroatische und serbische Partei in Bosnien Gründungen kroatischer 
Parteien sind, rief die SDA eine Parteiorganisation im Sandžak (Grenzgebiet zwischen 
Montenegro und Serbien) ins Leben, um die Muslime dort zu repräsentieren. Auch nach 
der Abspaltung der MBO bestanden religiöse und säkulare Flügel in der SDA fort, der 
Parteipräsident Alija Izetbegović gehört jedoch dem religiösen Flügel der Partei an (vgl. 
Kapitel 3.4.1). Die SDA strebte gemeinsam mit der politischen Führung Mazedoniens 
einen Mittelweg zwischen den konföderalen Plänen Sloweniens und Kroatiens und den 
föderalen (bzw. zentralistischen) Kurs Serbiens und Montenegros an. Izetbegović nahm 
sich die Vermittlerrolle der größten muslimischen Partei der Zwischenkriegszeit, der 
JMO, zum Vorbild (vgl. Kapitel 2.3.1). Obwohl die SDA versuchte zwischen Serben 
und Kroaten zu vermitteln, stand sie den Kroaten näher. Zugleich zeigt die Art der 
Annäherung an Kroatien die Zerbrechlichkeit des Bündnisses. Die Vereinnahmung der 
Muslime als „islamisierte Kroaten“ durch kroatischen Nationalisten stellte eine 
geringere Bedrohung als die Ausgrenzung der Muslime als „islamische Gefahr“ von 
serbischer Seite dar. Izetbegović beschreibt diese Position folgendermaßen: „The 
Serbian minister of Foreign Affairs...and the vice-president of the Serbian Executive 
Council go to Israel and the people living there convice them, and adopt them as allies 
in the struggle against some kind of Islamic conspiriacy against Yugoslavia and Europe. 
To me that shows unbelievable political blindness...We are not aware of anything 
similar in Zagreb.“68  

Im Parteiprogramm der SDA nimmt die nationale Komponente einen weniger breiten 
Raum als bei den anderen beiden nationalen Parteien ein. Doch auch bei der SDA steht 
die Affirmation des historischen und kulturellen Erbes der Bosniaken im Vordergrund. 
Das Motto der Partei „SDA - in ihrer Religion in ihrem Land“ verdeutlicht die religiös-
nationale Komponente der Partei. Die SDA betont weiterhin die Einheit des Staates, ein 
Forderung die mit der breiten Streuung muslimischer Siedlungsgebiete in Bosnien in 
Zusammenhang steht. Im Gegensatz zur HDZ und SDS spricht sie sich ausdrücklich für 

                                                 
66 Reuter, Jugoslawien: Zerfall des Bundesstaates, 140; Allcock, Yugoslavia, 314 f. 
67 Francine Friedman, The Bosnian Muslims. Denial of a Nation (Boulder, Col. 1996) 212 f. 
68 zitiert nach: Leonard J. Cohen, Broken Bonds, 145 f. 



132 

die gleichen Rechte aller Nationen Bosniens und eines friedlichen Zusammenlebens aus. 
Abschließend findet sich im Parteiprogramm die Forderung nach Autonomie der 
Muslime im Sandžak und Minderheitenrechte in Kroatien, Slowenien und 
Mazedonien.69 

Als einzige nationalistische Partei war die SDA ernsthaft an einem Erhalt Jugoslawiens 
interessiert. Sie sprach sich für einen Schutz der Menschenrechte in ganz Jugoslawien 
aus, wobei in erster Linie die Albaner des Kosovo gemeint waren. Im wirtschaftliche 
Bereich unterstütze der SDA die Reformvorhaben Ante Marković.70 

Muslimisch-Bosniakische Organisation 

Im September 1990 traten einige Spitzenpolitiker der SDA, allen voran Adil 
Zulfikarpašić und Tunjo Filipović, aus der Partei aus und gründeten die Muslimisch-
Boniakische Organisation (Muslimanska-Bošnjačka Organizacija, MBO). Sie warfen 
der SDA vor, einer islamistischen Linie zu folgen und religiösen Themen zu viel Raum 
einzuräumen. Im Zentrum der Partei steht Adil Zulfikarpašić, der in der Schweiz zu 
einem wohlhabenden Geschäftsmann geworden war und dort ein wichtiges 
wissenschaftliches Zentrum über die bosnischen Muslime gegründet hatte. Obwohl die 
Partei nur wenige Monate vor den Wahl entstand, konnte sie zwei Sitze in der 
Bürgerkammer erlangen. Im Sommer 1991 bemühte sich Slobodan Milošević um die 
MBO und Adil Zulfikarpašić. Ziel war eine Marginaliserung der SDA. Die MBO setzte 
sich in Belgrad für einen Erhalt Jugoslawiens ein. Diese Allianz blieb jedoch ohne 
praktische Auswirkungen, da der MBO die Massenuntersützung in Bosnien fehlte. Im 
Krieg verlor die Partei an Bedeutung. Die MBO versuchte stärker als die SDA neben 
Muslimen auch andere Nationen, die sich als Bosnier sehen, zu vertreten.71 

Kroatische Demokratische Gemeinschaft 

Die Kroatische Demokratische Gemeinschaft (Hrvatska demokratska zajednica, HDZ) 
wurde 1990 als bosnische Ableger der kroatischen Regierungspartei gegründet. Unter 
dem Gründer Stejpan Kljuić konnte sie bei den ersten Wahlen 20 Sitze erlangen. (zur 
Entwicklung der Mutterpartei in Kroatien s. Kapitel 3.6.1.).  

Wie in den beiden anderen Parteien fand mit Kriegsausbruch eine Radikalisierung statt. 
Im Oktober 1992 ersetzte Mate Boban den bisherigen Vorsitzenden Stejpan Kljuić. 
Boban verfolgte einen Anschluß der kroatischen Siedlungsgebiet an Kroatien. 
Internationaler Druck führte zu einer Entmachtung Bobans, die Partei strebte jedoch 
mehrheitlich weiterhin einen Anschluß der Herzegowina an Kroatien an.72 Ein Großteil 
der Verbindungen zwischen der HDZ in Kroatien und der Schwesterpartei in Bosnien 
liefen über den Umweg der kroatisch-herzegowinischen Emigration, die oft als 

                                                 
69 Die Parteiprogramme für die Wahlen 1996 wurden von der OSZE gesammelt. Stranka Demokratska 

Akcije, Od Osnivanja, zitiert nach: http://www.oscebih.org/platform.htm. 
70 Allcock, Yugoslavia, 317. 
71 Silver, Little, The Death of Yugoslavia, 235 f.; Friedman, The Bosnian Muslims, 212 f.; Allcock, 

Yugoslavia, 316. 
72 Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina, 72. 



133 

„Herzegowina-Lobby“ bezeichnet wird.73 Viele einflußreiche Emigranten, die die HDZ 
in Kroatien finanzierten, stammten aus der Herzegowina. Diese übten deshalb Druck auf 
die regierende Partei in Kroatien aus, mit dem Ziel eines Anschlusses der Herzegowina 
an Kroatien. Die zentrale Persönlichkeit dieser Emigranten war der kroatische 
Verteidigungsminister Gojko Šušak, der aus seinem kanadischen Exil 1990 nach 
Kroatien zurückkehrte (vgl. Kapitel 3.6.1.)74  

Die HDZ definiert sich in Bosnien als christdemokratische Partei der Kroaten Bosniens. 
Dabei sieht sie sich als legitimen und legalen Vertreter des politischen Willens des 
kroatischen Volks in Bosnien. Besondere Aufmerksamkeit widmete sie der ländlichen 
Struktur. Die HDZ will die kroatische bäuerliche Kultur erhalten.75 Im Programm zu 
den Wahlen 1990 sprach sich die Partei zumindest im Programm noch gegen eine 
Kantonisierung oder eine Aufteilung Bosniens zwischen Kroatien und Serbien aus. 
Ähnlich wie die SDA gab sich die HDZ anti-kommunistisch. Während die Partei keine 
umfangreichen Vorstellungen von Wirtschaftsreformen besaß, nahm die Förderung der 
Familie und die Erhöhung der Geburtenrate unter Kroaten einen zentralen Platz ein.76  

Serbische Demokratische Partei  

Neben des HDZ stammte auch die Serbische Demokratische Partei (SDS) ursprünglich 
aus Kroatien. Dort wurde sie von Jovan Rašković gegründet. Im Sommer 1990 baute die 
Serbische Demokratische Partei ein Netzwerk von lokalen Vertretungen in Bosnien auf. 
Das Zentrum der Aktivität lag vorerst im Nordwesten und Zentrum Bosniens, wo die 
Verbindung in die Krajina am stärksten war. Die SDS in Bosnien stand unter der 
Führung Radovan Karadžić's. Neben engen Kontakten mit der Schwesterpartei in 
Kroatien unterhielt sie Beziehungen zur Sozialistischen Partei Serbiens (SPS). Offiziell 
ist die SDS mit der gleichnamigen Partei in Serbien verbunden. Die marginale Rolle der 
serbischen SDS ließ die Kontakte zur SPS jedoch in den Vordergrund treten (vgl. 
Kapitel 3.6.1.).77  

Die SDS in Kroatien und Bosnien verlangte nicht sofort eine Loslösung der serbischen 
Bevölkerungsgebiete von den beiden Republiken. Ihre anfänglichen Forderungen zielten 
vielmehr auf eine Kulturautonomie der Serben. Doch bereits zur Zeit der Wahlen in 
Bosnien Ende 1990 überwog der Anspruch auf eine territoriale Autonomie. Diese 
Forderung wurde in Kroatien schon klar ausgesprochen, in Bosnien jedoch erst im 
Verlauf des folgenden Jahres propagiert. Die zunehmenden Autonomieansprüche der 
SDS standen in direkten Zusammenhang mit den Sezessionsbestrebungen Kroatiens und 
Bosniens. Die Partei behauptete lediglich auf die Sezesion Kroatiens und Bosniens zu 

                                                 
73 zur Verbindung zwischen HDZ und der "Herzegowina-Lobby" s. Hans-Joachim Hoppe, Croatia's 

New Political Elite (=Bericht des BI Ost 7/1997, 15. Dezember 1996); Andrea Christiane Mayr, Die 
HDZ (Hrvatska Demokratska Zajednica): Eine Analyse der Partei und ihrer Politik im Hintergrund 
der Entwicklungen in Kroatien seit 1989 (Diplomarbeit Wien 1996) 96-101. 

74 Christopher Cviić, Kroatien ohne Reue, in: Europäische Rundschau, Nr. 4/94, Jhrg. 22, 76 f. 
75 Hrvatska Demokratska Zajednica, Sažetak Izbornog Programa, zitiert nach 

http://www.oscebih.org/platform.htm. 
76 Allcock, Yugoslavia, 314, 323 f.; Stejpan Klujić, Sudbinu BiH rješavat ćemo sami [Das Schicksal 

von Bosnien und Herzegowina werden wir selbst entscheiden], in Vjesnik, 13.1.1991, zitiert nach: 
Osteuropa, Mai 1991, Jhrg. 41, A278 f. 

77 Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina, 72. 



134 

reagieren. Mit jedem Schritt zur Loslösung der Republiken von Jugoslawien wollte die 
SDS die Gebiete unter ihrer Kontrolle von den Republiken weiter trennen. Sie 
begründete dies, indem sie das Sezessionsrecht auf Nationen, nicht Republiken, 
anwenden wollte (vgl. Kapitel 3.1.1.). Wenn Kroaten und Muslime das Recht hätten, 
sich von Jugoslawien zu trennen, dann wären die Serben berechtigt, im Bundesstaat zu 
verbleiben. Im Wirklichkeit war der Loslösungsprozeß der Gebiete unter Kontrolle der 
SDS der Unabhängigkeitsbewegung Kroatiens und Bosniens immer um einen Schritt 
voraus.78 

In ihrem Parteiprogramm gibt die SDS vor, die Staatlichkeit des serbischen Volkes 
erreichen zu wollen. Als Ziel ihrer Aktivitäten sieht sie die Schaffung einer Einheit aller 
serbischen Länder. Diese Einheit steht auch im Mittelpunkt des Wirtschaftsprogrammes. 
So soll sich auch die Marktwirtschaft den Nationalinteressen unterordnen. Ähnlich wie 
die HDZ stellt sie hierbei die Förderung der Dörfer und Landwirtschaft in den 
Vordergrund. Im Vergleich der Parteiprogramme mit anderen beiden nationalen Parteien 
fällt die starke Betonung des nationalen Elements auf. So findet sogar die 
Wiederherstellung der Denkmäler der Nationalgeschichte Eingang in das Programm. 
Anhand dieser Monumente soll der jahrzehntelange gerechte Kampf des serbischen 
Volkes für Freiheit und einen eigenen Staat untermauert werden. Die SDS strebt auch 
eine stärkere Bindung an die Religion an. So spricht sie sich für eine umfassende 
Zusammenarbeit mit der serbisch-orthodoxen Kirche aus.79 

Im Programm der SDS vor dem Krieg fordert die Partei in Kroatien und Bosnien 
lediglich regionale Autonomie und den speziellen Schutz von nationalen Minderheiten. 
Ähnlich wie die HDZ ist dies jedoch in erster Linie als Versuch zu werten, ein Verbot 
zu vermeiden. Auch in den öffentlichen Stellungnahmen der Parteiführer vor der Wahl 
bleibt die Absicht einer Zerschlagung Bosniens unerwähnt.80  

3.2.2. Libanon 

Der Einfluß der Parteien war im Libanon stets sehr viel geringer als in Bosnien. 1968 
traten zum Beispiel nur ein Drittel der Kandidaten für die Parlamentswahl als Anhänger 
von Parteien an. Die Kata'ib als einflußreichste Partei kontrollierte nie mehr als neun 
von 99 Sitzen (1968).81 Zugleich bestanden im Libanon seit der Unabhängigkeit 
zahlreiche Parteien. Diese Vielfalt spiegelt die große Zahl der Konfession im Land 
wieder; jede Konfession wird durch mindestens eine Partei repräsentiert. Die 
konfessionellen Parteien strebten entweder eine bessere Repräsentation ihrer Konfession 
im bestehenden System an, oder beanspruchten die Vorherrschaft der Konfession im 
gesamten Land.  

In den Jahren vor Beginn des Bürgerkrieges schlossen sich auch Parteien zu mehrere 
Bündnisse zusammen. Im Wesentlichen lassen sich drei politische Richtungen im 
Libanon unterscheiden, nach den sich die Parteien und Milizen gliedern.  

                                                 
78 Cohen, Broken Bonds, 141-143. 
79 Srpske Demokratske Stranke, Izbod iz Programa, zitiert nach: http://www.oscebih.org/platform.htm. 
80 Allcock, Yugoslavia, 317 f., 328. 
81 Gordon, The Republic of Lebanon, 83, 85. 



135 

Die erste Gruppe bemühte sich um die Erhaltung des Status-Quo und die Sicherung der 
maronitischen Vorherrschaft. In dieser Gruppe dominieren Maroniten. Außerdem finden 
sich einige andere Christen innerhalb dieser Gruppe, die von der Kata'ib Partei 
dominiert wird.  

Eine weitere Parteiengruppe erstrebte eine Entkonfessionalisierung des Systems bzw. 
eine Neugewichtung zugunsten der Muslime. Das stärkste Gewicht in dieser Gruppe 
hatte die „Progressive Sozialistische Partei“ von Kamal Jumblat. In dieser Gruppe 
finden sich überwiegend sunnitische Muslime und Drusen, sowie griechisch-orthodoxe 
Christen.  

Die beiden schiitischen Parteien, Amal und Hizbollah, stellen die dritte Gruppe. Ihre 
Ziele entsprechen teilweise der zweiten Gruppe. Während des Krieges setzte sich die 
Hizbollah jedoch für einen religiösen islamischen Staat ein. Beide Parteien sind stärker 
als die zweite Gruppe konfessionell an die Schiiten gebunden und bemühten sich neben 
der politischen Arbeit um die Schaffung eines sozialen Netzwerks.  

Einige Gemeinsamkeiten fast aller libanesische Parteien sind hervorzuheben. Sie 
besitzen nur wenige Mitglieder und die Struktur der Parteien gliedert sich um eine 
Persönlichkeit. Diese Person ist meist entweder der Gründer oder, nach dessen Tod, sein 
Sohn. Dementsprechend dominiert die Konfession des Parteivorsitzenden, selbst wenn 
die Partei in ihrem Programm keine konfessionellen Ziele verfolgt. Vor dem 
Bürgerkrieg bestanden im Libanon demzufolge keine Massenparteien. Selbst im 
Parlament stellen die Parteien nur eine Minderheit der Abgeordneten. Die Parteien 
bilden im Parlament Pole, an denen sich unabhängige Abgeordnete orientieren. Einige 
Parteien sind als “Filialen“ regierender Parteien aus anderen arabischen Ländern zu 
sehen. Hierzu gehören die irakische und die syrische Baath-Partei, die Nasseristen und 
die Kommunistische Partei. Doch auch diese Parteien sind häufig mit libanesischen 
Notabeln verbunden.82  

Die christlich-maronitischen Parteien und Milizen 

Kata'ib 

Die Kata'ib (auch Phalange genannt) war die größte und am besten organisierte Partei 
des Libanon. Sie wurde als Jugendorganisation von Pierre Gemayel (Pierre Jumayyil) 
1936 unter dem Eindruck der NSDAP gegründet. Die Kata'ib ist trotzdem nicht als 
faschistische Partei einzuordnen, auch wenn sie formale Elemente der 
Nationalsozialisten kopierte. Die Jugendorganisation besaß seit dem Beginn militärische 
Strukturen und Ränge. Bereits zu Beginn dominierten Maroniten die Partei. In den 
ersten Jahren gehörten ihr jedoch noch andere Christen an.  

Nach der Unabhängigkeit des Libanon wandte sich die Partei gegen die herrschende 
Elite und das konfessionelle System und strebte einen säkularen Staat an. Die starke 
sozialpolitische Komponente kam durch die Umbenennung in Libanesische 
Sozialdemokratische Partei 1952 zum Ausdruck.83 Während des kurzen Bürgerkrieges 
1958 unterstützte sie den Präsidenten Chamoun aufgrund seines anti-arabischen Kurses. 
In der ersten Regierung seines Nachfolgers Shihab übernahm die Kata'ib erstmals 

                                                 
82  Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 56 f. 
83 Die Partei behielt neben diesem Namen "Katib" in der offiziellen Bezeichnung bei. 



136 

Ministerposten. Trotz der damit einhergehenden Aufwertung der Partei gelang es ihr 
nicht, muslimische Mitglieder anzuwerben.  

Mit dem politischen Erfolg verband sich auch eine Integration in die traditionelle 
libanesische Sozialstruktur. Die enge Verbindung zwischen maronitischer Elite und 
Kata'ib verhinderte allerdings eine Ausdehnung in andere Konfessionsgruppen. 
Weiterhin erschwerte es die Durchsetzung von politischen und sozialen Reformen, die 
im Widerspruch zu den Interessen dieser Elite standen.84 Insgesamt blieb die Partei, 
trotz ihrer für libanesische Verhältnisse ausgeprägten Struktur, eine konfessionelle 
Einrichtung: “...[T]he ‘party‘ really never ceased to represent what was simply 'a more 
sophisticated base for confessional politics, particularly in the capital city of Beirut.' Its 
programme remained vague and simplistic, and its appeal was limited by and large to 
the Christian, particularly Maronite, population.“85 

Die Familie Gemayel spielt eine zentrale Rolle in der Partei. Pierre Gemayel, der 
Gründer, stammte aus dem nördlichen Metn-Gebiet des Mont Liban, oberhalb von 
Beirut. Diese Region bildet die Grenze zwischen der Stadt und den ländlichen Gebieten. 
Aus diesem Gebiet und anderen Teilen des Mont Liban rekrutierte sich die Gefolgschaft 
der Kata'ib. Die gegnerische PSP charakterisiert die Dominanz der Gemayels 
folgendermaßen: „Ils [Kata'ib] veulent réduire les libanais aux chrétiens, les chrétiens 
aux maronites, les maronites aux phalanges et les phalanges à la dynastie des 
Gemayel.“86  

Die Kata'ib übernimmt weitgehend die staatliche Rechtfertigung für den 
Konfessionalismus als „Übergangslösung“. Trotzdem ist sie in dem Widerspruch 
zwischen dem offiziell angestrebten Säkularismus und der Interessenvertretung der 
Maroniten gefangen. Dieser Konflikt wird deutlich, wenn die Partei zwar eine neue 
Volkszählung nicht ablehnt, zugleich jedoch darauf besteht, daß dabei auch emigrierte 
Libanesen berücksichtigt werden.87  

Neben der Parteiarbeit wurde die Kata'ib in zwei anderen Bereichen aktiv. Sie baute ein 
soziales Netz auf und unterhielt eine Miliz. Beide Aktivitäten verfolgten sie seit ihrer 
Gründung. Durch das soziale Programm betonte sie ihren Alleinvertretungsanspruch der 
Maroniten.  

Die Kata'ib sah sich als „Schutzherr“ des Libanon, da sie die Armee für zu schwach 
hielt. Die Miliz erhielt durch die Staatskrise der frühen siebziger Jahre großen Zulauf. 
Von 50.000 Parteimitgliedern Anfang der siebziger Jahre gehörten 10.000 der Miliz an. 
Die Aufrüstung der Miliz diente als Vorbereitung auf einen Konflikt mit der PLO. 88 

Mit Beginn des Bürgerkrieges wich die Kata'ib von ihrer bisherigen Politik ab. Erstmals 
trat sie offen für die Schaffung eines christlichen Kleinlibanon auf. Die Parteilinie 

                                                 
84 Ebd., 58-62. 
85  Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 185. 
86 Parti Socialiste Progressiste Libanais (Hg.) Les Causes de la Guerre Civile au Liban et les Solutions 

Politiques (Paris 1986) 18. 
87 Tsegaye-Tadesse, The Lebanese Crisis and Foreign Intervention, 27. 
88 Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 58-62. 



137 

änderte sich, da deutlich wurde, daß die Maroniten nicht mehr das gesamte Land 
dominieren konnten.  

Das Verhältnis der Partei zu Syrien war während des Bürgerkrieges von wechselnden 
Allianzen geprägt. Am Beginn des Krieges lehnt die Kata'ib jede fremde Einmischung, 
insbesondere jene Syriens ab. Der Grund hierfür war das Bündnis der Opposition (u.a. 
Palästinenser, PSP) mit Syrien. Als Syrien einen vollständigen Sieg der muslimischen 
Kräfte verhindern wollte, kam es zu einer Annäherung zwischen Kata'ib und Syrien 
(vgl. Kapitel 3.6.2.). Diese Allianz blieb jedoch von kurzer Dauer (1975/6), da die 
langfristigen Ziele Syriens nicht mit jenen der Kata'ib vereinbar waren. Den Großteil des 
restlichen Bürgerkrieges blieben Syrien und die Kata'ib verfeindet, insbesondere nach 
der Allianz zwischen Israel und der Kata'ib 1982. Mit Ende des Bürgerkrieges durch den 
vollständigen Sieg Syriens wurde die Kata'ib weitgehend marginalisiert. 

In der Kata'ib bildeten sich zwei Flügel. Der moderate Flügel unter Amin Gemayel, dem 
ältesten Sohn Pierre Gemayels und Präsident (1982-1988), hielt eine christliche 
Dominanz nur durch Ausgleich und Kompromisse mit den arabischen Nachbarländern 
und der muslimischen Bevölkerung für möglich. Sein Bruder Bashir, der die Milizen der 
Kata'ib im Bürgerkrieg leitete, lehnte einen Dialog mit den verfeindeten Kriegsparteien 
ab. Er hoffte vielmehr auf amerikanische und israelische Unterstützung.89 Bashir 
Gemayel wurde bereits vor dem Bürgerkrieg vom amerikanischen Geheimdienst CIA 
rekrutiert und erhielt im Verlauf des Krieges finanzielle Hilfe für die Miliz der Kata'ib 
vom CIA.90 

!ational-Liberale Partei 

Nach dem konfliktreichen Ende der Amtszeit Präsident Chamouns 1958 gründete dieser 
die National-Liberale Partei. Sie sollte vor allem seinen weiteren Einfluß sichern. Die 
„Partei“ bildete ein loses Bündnis maronitischer Politiker, die dem prowestlichen Kurs 
von Chamoun folgten. Das Einflußgebiet ist geographisch auf die Heimatregion 
Chamouns im Chouf und den Mont Liban beschränkt. Nach dem Tod von Camille 
Chamoun 1987 übernahm sein Sohn Dany Chamoun die Parteiführung. Er leitete bereits 
zuvor die „Tiger“, die 2.000 Personen starke paramilitärische Einheit der National-
Liberalen Partei. 

Neben ihrer Orientierung nach Europa und den USA, hat die Partei zum Ziel, die 
maronitische Dominanz über den Staat und die freie Marktwirtschaft ohne staatliche 
Einmischung zu fördern.91 Unter den Anhängern finden sich mehr Angehörige anderer 
Konfessionen als in der Kata'ib-Partei. Sie erkennt dementsprechend den arabischen 
Charakter des Landes an und bemüht sich um Zusammenarbeit mit anderen arabischen 
Ländern. Stärker als die anderen überwiegend maronitischen Parteien sprach sich die 
National-Liberale Partei für eine Entkonfessionalisierung des Systems ein und strebte 
die Abschaffung der konfessionellen Zivilrechts an.92  

                                                 
89 Die radikalen Positionen von Bashir Gemayel werden in Selim Abou, Bechir Gemayel ou L'Esprit 

d'un Peuple (Paris 1984). deutlich. In den hier wiedergegebenen Reden von B. Gemayel werden 
Maroniten nicht als Araber bezeichnet. s. auch Rabinovich, The War for Lebanon, 61-65.  

90 Bob Woodward, Veil: The secret wars of the CIA 1981-1987 (New York 1987) 203-205. 
91 Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 62 f. 
92 zum Programm der Partei s. The Lebanon of tomorrow: rightist visions, in: The Middle East, April 

1977, Nr. 30, 29. 



138 

!ationaler Block 

Eine vergleichbare politische Linie verfolgt der „Nationale Block“ des ehemaligen 
Präsidenten Emile Eddé. Die Partei wurde bereits 1942 gegründet und besaß nicht nur 
Anhänger unter Maroniten, sondern auch in der griechisch-katholischen Bevölkerung. In 
den fünfziger Jahren zählte die Partei 15.000 Mitglieder und 4 Sitze im Parlament. Nach 
dem Tod von Emile übernahm der Sohn Raymond die Führung, konnte sich jedoch 
kaum gegenüber den anderen christlichen Parteien behaupten. Nur der traditionelle 
Einfluß in der Stadt Jbaïl und eine enge Allianz mit der National-Liberalen Partei 
konnte ihren Fortbestand sichern.93  

Gruppe um Sulaiman Franjiyya  

Sulaiman Franjiyya, zu Beginn des Bürgerkrieges noch Präsident, versuchte wie 
Chamoun vor ihm seinen Einfluß durch ein Bündnis mit christlichen Politkern zu 
sichern. Von allen christlichen Politikern besaß er die besten Beziehungen zu Syrien, 
zugleich genoß er als Notabler den Respekt der christliche Bevölkerung im 
Nordlibanon. Neben einer politischen Gruppierung baute Franjiyya auch eine eigene 
Miliz auf, die Zugharte Befreiungsarmee. Wie in den meisten anderen Milizen wurde 
sie vom Sohn des Politikers angeführt. Der Sohn Tony Franjiyya übernahm nach dem 
Ende der Präsidentschaft seines Vaters auch die politische Kontrolle und baute durch 
eine Freundschaft mit dem Bruder des syrischen Präsidenten die Beziehungen zum 
Nachbarland weiter aus.94 

Die Beziehungen zu Syrien drücken sich auch im Programm Franjiyya's aus. Deutlich 
richtet sich Franjiyya gegen die PLO und deren „anarchistische bewaffnete“ Präsenz im 
Land. Obwohl sich auch der ehemalige Präsident für die Unabhängigkeit des Libanon 
einsetzt, findet sie nicht die ausdrückliche Erwähnung im Programm, wie bei den 
anderen maronitischen Parteien.95 

Die Wächter der Zedern und andere radikale Gruppen 

Neben der Kata'ib bestanden einige Milizen und Parteien, wie die „Wächter der 
Zedern“, die ein radikalere Linie vertraten. Sie sahen den Libanon als Zion der 
Maroniten und waren anti-arabisch. Oftmals leugneten sie die arabische Herkunft der 
Maroniten. Sie bezeichneten sich als Nachfolger der Phönizier. Dies diente dazu, das 
historische Recht auf den Libanon zu untermauern und zugleich eine pro-westliche 
Politik zu verfolgen. Gleichzeitig sprachen sie sich offen für eine Allianz mit Israel aus, 
das als Vorbild für einen geplanten maronitischen Staat diente. Die Bedeutung dieser 
Gruppierungen lag weniger in ihrem direkten politischen oder militärischen Einfluß, als 
in ihren Zielen. Sie deckten sich mit jenen des radikalen Flügels der Kata'ib. Die Partei 
Gemayels verfolgte oft die gleichen Ziele, ohne diese jedoch offen zu verkünden.96 

Front Libanais 

Die wichtigsten maronitischen Parteien schlossen sich Anfang 1976 zu der Front 

Libanais zusammen. Die Front blieb ein lockerer Zusammenschluß von Parteien und 

                                                 
93 Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 64 f. 
94 Rabinovich, The War for Lebanon, 66-68. 
95 zum Programm der Partei s. The Lebanon of tomorrow: rightist visions, in: The Middle East, April 

1977, Nr. 30, 30. 
96 Rabinovich, The War for Lebanon, 69 f. 



139 

Politkern. Aufgrund interner Auseinandersetzungen entwickelte sie sich nur langsam zu 
einer geschlossenen Organisation. Im Herbst 1975 gründete sie die Forces Libanaises, 
die die Milizen koordinieren sollten. Die Forces Libanaises standen unter der 
Vorherrschaft der Kata'ib und der Familie Gemayel. Obwohl sie offiziell lediglich die 
Exekutive der Front waren, bekämpften sie öfters auch maronitische Milizen und 
erzwangen die Dominanz über alle anderen Verbände unter den Maroniten, auch mit 
Gewalt.97  

Die FL verdeutlicht den hohen Organisationsgrad der Maroniten. Während alle anderen 
konfessionellen Gruppierungen von internen Kämpfen und Widersprüchen geprägt 
waren, gelang es den Maroniten relativ früh im Bürgerkrieg eine militärische und 
politische Einheit zu etablieren. Die FL waren nicht eine geschlossene Vereinigung, 
trotzdem wurde ihr Alleinvertretungsanspruch der Maroniten nicht in Frage gestellt.98  

Das Programm der Front Libanais blieb sehr vage und wurde stark von der Kata'ib 
bestimmt. Im Zentrum des Forderungskatalogs stand die Dezentralisierung des Staates 
in weitgehend autonome Provinzen, die von der Partei der jeweils stärksten Konfession 
regiert werden sollten. Zudem sollten die Palästinenser nach einem Aufteilungsschlüssel 
auf alle arabischen Ländern verteilt werden. Trotz der Forderung nach einer 
Säkularisierung des politischen Systems lehnen die Kata'ib und die Front Libanais einen 
muslimischen Präsidenten strikt ab. Der am häufigsten Wiederkehrende Grundsatz der 
FL und aller maronitischen Parteien ist die Wahrung der Unabhängigkeit des Landes. 
Die Betonung der Souveränität richtet sich in erster Linie gegen die Palästinenser und je 
Lage auch gegen Syrien.99 

 Parteien für eine Entkonfessionalisierung 

Progressive Sozialistische Partei 

Die Sozialistische Partei (PSP) rekrutierte sich in erster Linie aus Drusen. Der Führer 
der Partei war bis zu seiner Ermordung 1977 Kamal Jumblat, der die Partei 1949 
gegründet hatte. Da er zugleich Oberhaupt einer der zwei Gruppen der libanesischen 
Drusen war (vgl. Kapitel 3.4.2.) bestand eine enge personelle und inhaltliche 
Zusammenarbeit zwischen Religion und Partei. Anders als die Kata'ib sah sich die PSP 
jedoch nicht als die Interessenvertretung der Drusen.  

Die PSP befand sich in den ersten Nachkriegsjahrzehnten in der Opposition und folgte 
seit den fünfziger Jahren einer pan-arabischen Linie. Besonders während des 
Bürgerkrieges 1958 spielte die PSP eine führende Rolle in der Opposition gegen 
Präsident Chamoun. Unter der Präsidentschaft Shihabs verließ die PSP die Opposition 
und beteilige sich öfters an der Regierung (Joumblatt u.a. als Innenminister). Die Partei 
konnte trotz Regierungsbeteiligung ihre Unterstützung bei Wahlen nicht ausbauen. Der 
zentrale Einflußbereich der PSP liegt im Siedlungsgebiet der Drusen im Chouf.100  

                                                 
97 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 94-103. 
98 Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 189. 
99 zum den Zielen der Forces Libanaises in den siebziger Jahren s. Barbara F. Karabi, Lebanon's 

Gemayel: No to a Muslim President, in: The Middle East, April 1977, Nr. 30, 27 f. Zum Programm 
von Präsident Amin Gemayel und der FL in der achtizger Jahren s. Amine Gemayel, Le Liban: 
contruire l'avenir (Paris 1992). 

100 Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 69-71. 



140 

Nach dem Tod von Kamal Jumblat übernahm sein Sohn Waldi Jumblat die 
Parteiführung. Die Partei wird nach wie vor sehr autoritär geführt. 
Mitbestimmungsrechte der Mitglieder bestehen kaum.101  

Das zentrale Ziel der PSP ist die Schaffung eines laizistischen Staates und ein 
entkonfessionalisiertes politisches System. Nach Ansicht der Partei stehen religiöse 
Motive nicht im Vordergrund als Kriegsursachen. Vielmehr beruhten die Spannungen 
auf sozialen Motiven, zugleich fügte die PSP hinzu: „Le mal confessionel qui déchire 
notre pays se traduit par un régime politique où la tradition et l'usage de règles 
sclérosées prévalent sur l'application des textes constitutionnels ou légaux.“102 Der PSP 
zufolge ist das konfessionelle System Ausdruck der sozialen Ungerechtigkeiten. 
Insbesondere die Kata'ib-Partei gilt aus dieser Perspektive als Beschützer der 
Privilegierten. Die PSP spricht der Kata'ib ab, die maronitische Bevölkerung zu 
repräsentieren. In ihrer Erklärung des Bürgerkrieges wird weiterhin aufgezählt, welche 
Ämter in Staat und Wirtschaft von Maroniten dominiert sind. Hier zeigt sich der 
grundlegende Widerspruch in der Konzeption der Partei. Einerseits wendet sie sich 
gegen konfessionelle Politik und versucht die Gegner auf die Kata'ib einzugrenzen. 
Andererseits kritisiert sie die maronitische Vorherrschaft und geht dabei 
notwendigerweise von einer konfessionellen Sicht aus. Somit verurteilt die PSP 
pauschal alle Maroniten. Begrifflich wird abwechselnd von einer maronitischen und 
dann wieder einer Vorherrschaft der Kata'ib gesprochen. Sie benützt somit Argumente 
des Systems, das die Progressive Sozialistische Partei abschaffen will.103 Das 
Gegenkonzept der PSP lehnt den Nationalpakt ab. Entsprechend der pan-arabischen 
Ausrichtung der Partei findet das „dem Westen zugewandte Gesicht“ des Libanon in der 
Staatsauffassung der PSP keine Erwähnung mehr. So heißt es: „Il [Libanon] est 
d'appartenance et d'identité arabe.“104  

Die PSP lehnte den israelischen Einmarsch ab und bezeichnet ihn als „Faschismus“ und 
sieht den Libanon zu einer Kolonie degradiert. Die Kata'ib wird dementsprechend zu 
„Verrätern“ verurteilt, wobei prominente christliche Politiker zitiert werden, um diese 
Sicht zu untermauern.105  

Sozial-!ationalistische Syrische Partei 

Die Wähler und die Führung der Sozial-Nationalistischen Syrischen Partei rekrutierte 
sich überwiegend aus der griechisch-orthodoxen Bevölkerung des Libanon. Die Partei 
entstand bereits 1932 und hatte sowohl den italienischen Faschismus, wie später den 
deutschen Nationalsozialismus zum Vorbild. Ziel der Partei war die Schaffung eines 
Großsyriens, ohne islamische Komponenten. Der Gründer Antun Saadeh kehrte nach 
einer Zeit des Exils 1947 in den Libanon zurück. Zwei Jahre später folgten 
Zusammenstöße mit der Kata'ib, in deren Folge die Syrische Partei und ihre 
paramilitärischen Organisationen verboten wurden. Der Parteiführer wurde 1949 
hingerichtet.  

                                                 
101 Tsegaye-Tadesse, The Lebanese Crisis and Foreign Intervention, 29. 
102 Parti Socialiste Progressiste Libanais (Hg.) Les Causes de la Guerre Civile au Liban, 6. 
103 Ebd., 5-10. 
104 Ebd., 23. 
105 Ebd.; Kamal Joumblatt, Pour le Liban (Paris 1978). 



141 

Die Sozial-Nationalistische Syrische Partei richtete sich stets gegen den libanesischen 
Staat und war dementsprechend nur kurze Zeit unter Präsident Chamoun legal. Unter 
Chamoun hatte sie etwa 25.000 Anhänger, die den Präsidenten in der Krise 1958 
unterstützten. Nach einem mißlungenen Putschversuch gegen seinen Nachfolger 1961 
ging sie wieder in den Untergrund und verbündete sich mit kommunistischen und 
radikalen palästinensischen Parteien und Gruppen. Das Kerngebiet der Partei lag in 
Beirut und Tripoli.106  

Andere Parteien 

Neben der PSP gab es noch mehrere linke Parteien. Diese waren jedoch sehr klein und 
untereinander zerstritten. Die moskautreuen Kommunisten folgten in den späten 
vierziger und frühen fünfziger Jahren einer pro-israelischen Linie. Der Grund hierfür lag 
in der pro-israelischen Politik der Sowjetunion und der Finanzierung der KP während 
des Weltkrieges durch die jüdisch-dominierte KP Palästinas. Nach dem 1. arabisch-
israelischen Krieg war die Partei somit diskreditiert. Alle anderen linken Parteien 
standen auf der Seite der Palästinenser, was ihnen zwar mehr Unterstützung sicherte, sie 
trotzdem nicht zu einem libanesischen Machtfaktor werden ließ.107 

Mit der Machtübernahme Jamal Nasser in Ägypten kam es zu einem Aufschwung 
panarabischer Strömungen in der arabischen Welt und auch im Libanon. Die Nasseristen 
lehnten jede Annäherung an den Westen ab und strebten eine Zerstörung Israels an. Die 
1942 in Syrien gegründete Baath-Partei verfolgte eine ähnliche Linie, jedoch mit 
stärkerer sozialistischer Orientierung. Ab 1952 wurde die Baath Partei im Libanon aktiv, 
spaltete sich bald nach der Gründung in einen pro-syrischen und pro-irakischen Flügel. 
Beide strebten das gleiche Ziel, die arabische Einheit unter sozialistischem Vorzeichen, 
an. Sie orientierten sich lediglich an den beiden unterschiedlichen Mutterorganisationen. 
Die meisten Anhänger waren Muslime und griechisch-orthodoxe Christen aus Tripoli, 
Baalbek und Saïda. Da die Baath Partei semi-legal und in sich gespalten war, läßt sich 
die Zahl der Anhänger der beiden Parteien kaum feststellen.  

Die „Arabische Nationalbewegung“ (ANM) strebte im Gegensatz zur Baath einen 
nasseristischen Kurs und eine Anlehnung an Ägypten an. Die Vereinigte Arabische 
Republik (VAR) aus Ägypten und Syrien, die zwischen 1958 und 1961 bestand, wurde 
von der ANM als Kern eines gesamtarabischen Staates gesehen. Das 
Auseinanderbrechen der VAR und die Niederlage der arabischen Länder gegen Israel im 
Sechs-Tage-Krieg 1967 schwächte den Panarabismus und löste innerparteiliche 
Flügelkämpfe aus. Teile der panarabischen Bewegung schlossen sich bereits 1966 der 
Opposition unter Kamal Jumblat an. Die meisten Anhänger der ANM waren Schiiten 
und Sunniten, sowie einige griechisch-orthodoxe Intellektuelle. Ihren geographischen 
Schwerpunkt hatte die Partei in Saïda und Beirut. Innerhalb der Nasseristen formierten 
sich ein marxistischer Flügel, der eng mit den Palästinensern im Libanon 
zusammenarbeitete. Insgesamt wurde durch die ANM und ähnliche panarabische 
Organisationen die schiitische und sunnitische Elite geschwächt, da sie sich nicht mit 
deren Zielen identifizieren konnte. Den panarabischen Kräften gelang es jedoch nicht, 
die traditionelle Politiker zu ersetzten.108 

                                                 
106 Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 67-69. 
107 Ebd., 75-77. 
108 Ebd., 71-75. 



142 

Sunnitische Politiker 

Die meisten sunnitischen Politiker waren nicht in Parteien organisiert und verloren als 
erste Angehörige der traditionellen Elite den Kontakt mit ihrer Basis. Die meisten 
sunnitischen Za‘im unterstützten kaum oder nur zögernd den Nasserismus, der in der 
Sunnitischen Bevölkerung große Anhängerschaft fand. Zugleich entfernten sich die 
Intellektuellen von dieser Führungsschicht, da insbesondere Studenten pan-arabischen 
Strömungen anhingen. Die Elite hingegen sah ihre eigenen Interessen am besten im 
Libanon gesichert. Der militärische Geheimdienst versuchte unter der Präsidentschaft 
von Shihab und Hélou, die Macht der sunnitischen Elite zu untergraben. Grund hierfür 
war die Absicht der Shihabisten eine neue Führungsschicht im Staat zu etablieren. 
Deshalb wurde traditionelle sunnitische Politiker aus ihren Positionen verdrängt.109 

Obwohl sich ihre Interessen weitgehend mit jenen maronitischer Politiker deckten, 
mußten sie eine Reform des politischen Systems verlangen, um selbst politisch zu 
überleben. Zugleich würde eine Reform die Stellung der Muslime stärken und somit 
auch ihnen einen Machtzuwachs bescheren. Mit Ausbruch des Krieges mußten sie sich 
den radikaleren Positionen der Nationalen Front anschließen, da sie weder über eine 
große Gefolgschaft, noch über eigene Milizen verfügten.110 

Die !ationalbewegung 

Bereits vor dem Bürgerkrieg, 1973, schlossen sich die progressiven Parteien zur 
Nationalbewegung zusammen. Anders als die Forces Libanaises lösten sich die 
beteiligten Milizen nicht in der Gruppe auf. Im Mittelpunkt der Nationalbewegung stand 
die Progressive Sozialistische Partei von Jumblat, um die sich alle Parteien, die eine 
Änderung der politischen Systems anstrebten, gruppierten. Hierzu zählten neben beiden 
Baathparteien (irakischer und syrischer Flügel) die Nasseristen und Sozial-
Nationalistische Syrische Partei. Zudem gehörte die schiitische Amal zeitweise der 
Nationalbewegung an. Da sie jedoch ein stärkeres konfessionelles Programm wie die 
anderen Parteien der Nationalbewegung besaß, blieb das Bündnis nicht von langer 
Dauer. 

Schiitische Parteien 

Amal 

Die schiitische Religionsgemeinschaft artikulierte sich erst bedeutend später als die 
anderen Konfessionen. Sayyid Musa as-Sadr, der führende schiitische Geistliche im 
Libanon, gründete 1967 den „Hohen schiitischen Rat“, dessen erster Vorsitzender er 
wurde. Diese Gründung markiert den endgültigen Bruch mit der sunnitischen 
Hierarchie. Sadr gründete die Bewegung der Enterbten (Haraket el-Mahroumeen) 1974 
offiziell als überkonfessionelle soziale Organisation. In erster Linie bemühte sie sich um 
die Schiiten. Aus ihr erwuchs im Bürgerkrieg die Amal (Hoffnung, Afwaj al-

Muqawawah al-Lubnanya) unter der Führung von Husayn al-Husayn. Sadr 
„verschwand“ 1978 bei einem Aufenthalt in Libyen. Nabih Berri etablierte sich in Folge 

                                                 
109  Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 186 f. 
110 Rabinovich, The War for Lebanon, 83 f. 



143 

als neuer Führer der Amal. Er verfolgte eine säkulare Linie und kam dadurch mit 
religiösen Strömungen innerhalb der Amal in Konflikt.111  

Der größte Erfolg für die Amal war die Eroberung Westbeiruts Anfang 1984 gemeinsam 
mit Milizen der Drusen. Zugleich stand die Amal bereits zu diesem Zeitpunkt unter 
starkem Druck religiöser Abspaltungen, die sich im Süden und in der Bekaa Ebene der 
Amal zu einer Konkurrenz entwickelten. Husayn al-Husayn, der im Wettbewerb mit 
Berri um die Vorherrschaft innerhalb der Amal stand, wurde Parlamentspräsident. Die 
beiden Politiker spiegeln die unterschiedlichen Strömungen innerhalb der Amal wieder. 
Husayn gehörte einer Familie mit Großgrundbesitz in der Bekaa-Ebene an und versuchte 
traditionelle Politik innerhalb des Systems zu betreiben. Berri hingegen stammte aus 
bescheidenen Verhältnissen und trat für eine grundlegende Reform des Systems ein. Er 
ist Vertreter der neuen libanesischen Elite, die stärker in der Bevölkerung verankert ist.  

In den letzten Jahrzehnten sind die Schiiten zur größten Religionsgemeinschaft des 
Libanon herangewachsen. Obwohl sie erst spät im Bürgerkrieg ein wichtige Rolle 
spielten und bis heute nicht das Selbstbewußtsein der maronitischen oder sunnitischen 
Bevölkerung besitzen, ist es der Amal Partei gelungen eine bessere Repräsentation im 
Staat zu erreichen.112 

 Hizbollah 

Als Folge der israelischen Besetzung des Libanon und der islamischen Revolution im 
Iran radikalisierte sich ein Teil der schiitischen Bevölkerung. Dies verstärkte sich durch 
die Anwesenheit von 1500 iranischen Pasdaran (Revolutionswächtern), die in der 
Bekaa-Ebene die islamistischen Schiiten unter der Vorherrschaft der Hizbollah 
vereinten.  

Der religiöse Flügel der Amal spalteten sich als „Islamischer Amal“ (Al-Amal al-Islami) 
von der Amal ab und schloß sich der Hizbollah an. Zu Anfang war die Hizbollah ein 
Sammelbecken verschiedener Organisationen. Mitglieder der Partei verübten im Lauf 
des Jahres 1983 Selbstmordanschläge auf die amerikanische Botschaft und die Kasernen 
der amerikanischen und französischen Armee. Auch die israelische Armee wurde zum 
Ziel von Attentaten. Die Hizbollah ist als einer der wichtigsten Ursachen für den 
israelischen Abzug aus den meisten Gebieten des Libanon Anfang 1985 zu sehen. 
Dieser Abzug war das vorrangige Ziel der Hizbollah. Nach wie vor kämpft sie für einen 
vollständigen Rückzug Israels aus dem Libanon. Das zweite Ziel der Hizbollah war eine 
Totalreform des Staates.113 Einige Splittergruppen verlangten die Erschaffung einer 
islamischen Republik bzw. eine Vereinigung aller Schiiten. Da dies angesichts der 
Realität im Libanon unmöglich ist, blieb eine derartige Position auf eine Minderheit 
beschränkt. Die wichtigste religiöse Leitfigur der Hizbollah, Sayyid Muhammad Husayn 
Fadlallah lehnt die Umwandlung des Libanon in einen islamischen Staat ab.114  

In den Folgejahren des Bürgerkrieges gelang es der Hizbollah, die Amal als Konkurrenz 
weitgehend zu schwächen. Mit Ende des Bürgerkrieges nahm die Hizbollah eine 

                                                 
111 Andres Rieck, Die Schiiten und der Kampf um den Libanon. Politische Chronik 1958-1988 

(=Mitteilungen des Deutschen Orient-Instituts 33, Hamburg 1989) 100-149. 
112 Fouad Ajami, Lebanon and its Inheritors, in: Foreign Affairs, Spring 1985, Nr. 1, Jhrg. 63, 790-792. 
113 Rieck, Die Schiiten und der Kampf um den Libanon, 591-603. 
114 Ajami, Lebanon and its Inheritors, 792 f. 



144 

moderatere Haltung ein. Die Ablehnung des Staates wurde aufgegeben und die Mitarbeit 
in den Institutionen des Libanon wurde aufgenommen. Das Ziel eines islamischen 
Staates blieb zwar Endziel der Partei, sie spricht sich seither jedoch für eine friedliche 
Erreichung des Ziels aus.115 Sheik Muhammad Husayn Fadlallah begründete den Kampf 
gegen die israelische Besatzung folgendermaßen: „Those who resist [der isralischen 
Besetzung des Südlibanon] are fighting for their freedom and their land and people, just 
as the Americans fought against colonialism and as the French fought the Nazi 
occupation...The mujahedin from Hizballah are exercising their right to fight an 
occupying force.“116 

Die Hizbollah stellt einen neuen Parteityp im Libanon dar. Ähnlich wie die Kata'ib ist 
sie besser und einheitlicher organisiert als alle anderen Partei (die oft als „Klubs“ 
bezeichnet werden), zugleich besitzt sie im Gegensatz zu allen anderen bedeutenden 
Parteien ein ausdrücklich religiöses Weltbild. Die traditionellen Parteien waren in erster 
Linie Vertretungen der jeweiligen Eliten. Die Hizbollah kann dagegen als Massenpartei 
gesehen werden. 

3.2.3. Zusammenfassung 

Die Parteienlandschaften Bosniens und des Libanons unterscheiden sich erheblich. In 
Bosnien dominierte vierzig Jahre die kommunistische Partei, während im Libanon seit 
der Mandatszeit eine Vielzahl an Parteien bestanden. Nur wenige sind mit europäischen 
Parteien zu vergleichen, da sie in den meisten Fällen keine feste Struktur besaßen. Die 
jeweilige Partei organisierte sich vielmehr um einen oder mehrere Spitzenpolitiker, 
Parteiprogramme spielten dabei nur eine untergeordnete Rolle. Auch Koalitionen 
basierten stärker auf personellen Bündnissen. Im Parlament konnten die meisten 
Parteien selten mit einer festen Zahl von Abgeordneten rechnen. Die Bewaffnung der 
Parteien setzte bereits einige Jahre vor dem Kriegsbeginn ein, so daß die 
Loyalitätsverhältnisse zwischen Milizen und Parteien sehr direkt waren und meist 
personell gesichert wurden (Söhne der Parteichefs als Milizführer). Durch den Krieg ist 
es zu einem Wandel in der Parteienlandschaft gekommen. Vor und während das Krieges 
vertrat die Kata'ib als einzige starke Partei die Interessen der Maroniten. Das Gewicht 
hat sich während des Krieges hin zur schiitischen Bevölkerung und ihrer Vertretung 
verschoben. Mittlerweile ist die Hizbollah die am besten organisierte Partei. Nach wie 
vor organisiert sich die politische Landschaft jedoch durch lose Bündnisse und 
Koalitionen.  

In Bosnien hingegen ist mit Ende des kommunistischen Machtmonopols eine klar 
umrissene Parteienlandschaft entstanden. Diese Struktur weist Ähnlichkeiten mit 
historischen politischen Parteien in Bosnien in Österreich-Ungarn und in im Königreich 
Jugoslawien auf. In den ersten zwei Jahren bestand auch der Versuch, die 
Zusammenarbeit der nationalen Parteien nach Vorbild früherer Koalitionen einzuführen. 

                                                 
115 Die Hizbollah übernahm nach den 1992 eine parlamentarische Oppositionsrolle und zog mit 12 

Sitzen (von 128) in das Parlament ein. Als einzige Miliz wurde sie 1991 nicht entwaffnet, da ihr das 
Recht zugesprochen wurde, den Libanon endgültig von israelischer Besatzung zu befreien. Zum 
Wandel von Miliz zu Partei s. Nizar Hamzeh, Lebanon's Hizbullah: from Islamic revolution to 
parliamentary accomodation, in: Third World Quarterly, Nr. 2/1993, Jhrg. 14, 321-337. 

116 A fiery cleric's defense of jihad, Sheik Mohammed Hussein Fadlallah speaks Lara Marlowe, in: 
Time International, 15.1.1996, Nr. 3, Jhrg. 147.  



145 

Nach den Wahlen kontrollierten die drei nationalen Parteien über 80 % der Sitze im 
Parlament und die nationalen Parteien vertraten eine überwältigenden Mehrheit der 
jeweiligen Nation.117 Dies soll aber nicht darüber hinwegtäuschen, daß innerhalb einer 
Partei ein großes politisches Spektrum beheimatet ist. Einerseits betrifft dies die 
wirtschaftspolitischen Vorstellungen, andererseits die Ziele und Methoden, nach denen 
die Vertretung der jeweiligen Nation wahrgenommen werden soll. Die nationalen und 
konfessionellen Parteien umfassen ein breites Spektrum an unterschiedlichen 
wirtschaftlichen und sozialen Auffassungen. Auch die nationalen bzw. konfessionellen 
Vorstellungen konnten in einer Partei stark variieren. Im Verlauf des Bürgerkrieges 
wurden jedoch in beiden Ländern die moderateren Parteiflügel marginalisiert.  

In allen drei Parteien gab es einen Flügel, wenngleich unterschiedlich stark, der sich für 
eine Kooperation mit den anderen Nationen aussprach. Die drei Parteien blieben in ihrer 
Zusammensetzung jedoch national, so gehörten alle Abgeordneten der HDZ, SDA und 
SDS 1990 der jeweiligen Nation an. Die Parteien im Libanon waren dagegen stets 
offener. Selbst wenn eine Konfession dominierte, fanden sich in den meisten Parteien 
Angehörige anderer Konfessionen. Dies reflektiert sich auch in der Politik der Parteien. 
Selbst die beiden Parteien mit der stärksten Struktur und den deutlichsten 
konfessionellen Zielen, Kata'ib und Hizbollah, hatten Mitglieder und sogar Abgeordnete 
mit andererem religiösem Bekenntnis. Ein Grund für diesen Unterschied ist im 
libanesischen Wahlsystem zu finden. (s. Kapitel 3.1.2) 

Nationalistische oder konfessionelle Parteien stehen in multinationalen bzw 
multikonfessionellen Staaten unvermeidbar in Konflikt mit dem Staat. Während in 
Nationalstaaten nationale Interessen von staatlicher Seite vertreten werden können, ist 
dies in multinationalen Staaten unmöglich. Die nationalistischen Parteien versuchen 
demzufolge in multinationalen Staaten staatliche Funktionen zu übernehmen, um ihre 
Nation „schützen“ zu können. Als Beispiel kann der Schulunterricht genommen werden. 
In Nationalstaaten kann der Staat zum Beispiel die nationale Geschichte unterrichten. In 
multinationalen Staaten muß der Unterricht hingegen alle Nationen berücksichtigen. 
Demzufolge versuchen nationale Parteien dem Staat den Unterricht zu entziehen, um die 
eigene nationale Geschichte unterrichten zu können. Dieser Konflikt läßt sich nicht 
lösen, solange nationale Parteien in einem multinationalen Staat bestehen. 
Dementsprechend kann die Parteienentwicklung in Bosnien-Herzegowina als „necessary 
hegemony of fragments“ (John B. Allcock) bezeichnet werden. 

Obwohl die Beziehungen zu den jeweiligen Milizen und Armeen eng war, bestand nicht 
die personelle und strukturelle Einheit, die im Libanon zu finden war. Im Libanon 
strebte nur eine Minderheit der Parteien eine Zerschlagung des Staates an, die Mehrheit 
bemühte sich um die Erhaltung des Staates, wohlgemerkt unter anderen Vorzeichen. In 
Bosnien hingegen bemühte sich bereits bald nach den Wahlen die Serbische 
Demokratische Partei um die Zerstörung des Staates, ihr folgte mit Ausbruch des 
Krieges die Kroatischen Demokratische Union. Dementsprechend ist Bosnien heute de 
facto zwei- bzw. dreigeteilt, während Libanon ein einheitlicher Staat geblieben ist. Jene 
libanesischen Parteien, die ein Teilung anstrebten befinden sich heute im Exil. Anders 
als im Libanon haben in Bosnien alle drei Parteien den Krieg überstanden und bei den 
anschließenden Wahlen ihre Existenz abgesichert.  

                                                 
117 Robert J. Donia, John V. A. Fine, jr., Bosnia and Hercegowina: A Traditon Betrayed (London 1994) 

211. 



146 

Zusammenfassend läßt sich festhalten, daß in beiden Ländern konfessionelle Parteien 
die politische Landschaft, vor, während und nach dem Krieg dominieren. Die Funktion, 
die Interessen der gesamten Bevölkerung zu vertreten, können sie kaum erfüllen. Sie 
sind vielmehr Organe eines abgegrenzten Kollektivs, nicht einer Gruppe von Individuen. 
In Bosnien und im Libanon erheben die nationalistischen bzw. konfessionellen Parteien 
den Alleinvertretungsanspruch ihrer jeweiligen Nation oder Konfession. Der Präsident 
des oppositionellen „Serbischen Rates“, Ljubomir Berberović, charakterisiert diesen 
Anspruch folgendermaßen: „Die sogenannten nationalen Interessen von Serben oder 
Kroaten wurden von politischen Parteien formuliert, die beanspruchten, die gesamte 
kroatische oder serbische Bevölkerung zu repräsentieren. Demokratie kann jedoch nach 
meiner Auffassung nur funktionieren, um politische Parteien an die Macht zu bringen, 
nicht nationale.“118 

Alle Parteien haben im Verlauf der Krieges quasi-staatliche Züge angenommen. In 
Bosnien riefen zwei der drei nationalen Parteien einen Staat aus und füllten diesen mit 
Funktionären ihrer Partei. Sowohl die „Republika Srpska“, wie „Herceg-Bosna“ sind 
während und teils auch nach dem Bürgerkrieg ein Parteiensystem geblieben. Die 
Aufgabe dieser Partei-Staaten war die Vertretung der Interessen der Partei, durch 
Expansion des Einflußbereiches, soziale und wirtschaftliche Absicherung der Partei und 
ihrer Anhänger und die Unterdrückung wirklicher oder imaginärer Gegner.  

Im Libanon entwickelten Parteien und konfessionelle Strukturen im Bürgerkrieg 
ähnliche Strukturen. Sie sicherten soziale Dienstleitungen, versorgten ihre Bevölkerung 
mit Lebensmitteln und anderen Grundbedürfnissen und entwickelten eine eigene 
Verwaltung und Armee. All diese staatlichen Aufgaben, die durch Parteien übernommen 
wurden, konnten wiederum durch Steuern (eine weitere staatliche Einrichtung), aber 
auch durch illegale Mittel (Drogenhandel, Plünderungen und Entführungen) finanziert 
werden. Diese quasi-staatlichen Gebilde besaßen im Libanon, im Gegensatz zu Bosnien, 
fast nie eine klar umrissene territoriale Grenze. Vielmehr operierten mehrere Partei-
Staaten auf dem gleichen Territorium und unterstützten dabei ihre jeweilige Konfession. 
Somit wurden die nationalen bzw. konfessionellen Parteien des Libanon und Bosniens 
zu den alleinigen Interessenvertretern der jeweiligen Bevölkerungsgruppe. Dieses 
Abhängigkeitsverhältnis zwischen Partei-Staat und Bevölkerung hat dazu beigetragen, 
daß diese Strukturen im Verlauf des Krieges verfestigt wurden.119 

3.3. Die wirtschaftliche und soziale Lage 

Weder Jugoslawien noch der Libanon können der entwickelten oder unterentwickelten 
Welt zugeordnet werden. Beide Länder erreichten vor Kriegsausbruch einen 
Entwicklungsstand, der von einer rapiden Modernisierung in diesem Jahrhundert 
geprägt ist. Dieser Fortschritt blieb jedoch ungleichmäßig verteilt und schuf interne 
Spannungen. Zudem steckte die Wirtschaft in Jugoslawien seit ca. 1980 in einer Krise, 
während im Libanon die sozialen Spannungen in den Jahren vor Kriegsausbruch stark 
zunahmen.  

                                                 
118 Ljubomir Berberović, «Wir sind gegen Karadžić», in: Johannes Vollmer (Hg.) «Daß wir in Bosnien 

zur Welt gehören»: für ein multikulturelles Zusammenleben (Solothurn/Düsseldorf 1995) 88. 
119  Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 194-196. 



147 

In erster Linie werden dementsprechend die wirtschaftlichen und sozialen Faktoren 
erwähnt, die einen Einfluß auf die Beziehungen zwischen den Nationen oder 
Konfessionen hatten. Eine zentrale Rolle spielt hierbei die Entwicklung im 
Erziehungsbereich, sowie der individuelle Wohlstand in beiden Ländern und dessen 
Verteilung.  

3.3.1. Bosnien-Herzegowina 

Modernisierung in Jugoslawien und Bosnien 

Die wirtschaftliche Entwicklung Bosniens ist in der Nachkriegszeit im Rahmen des 
kommunistischen Systems Jugoslawiens zu sehen. So wurde die Wirtschaft in drei 
Schritten verstaatlicht: 1946 gingen Großunternehmen und Finanzinstitute in staatlichen 
Besitz über. Ab 1948 wurden auch die kleineren Firmen, mit der Ausnahme von kleinen 
Handwerksunternehmen enteignet. 1959 folgten schließlich Wohnungen (mit 
Einschränkungen). Lediglich die Landwirtschaft blieb zum größten Teil, abgesehen von 
einer erfolglosen Kollektivierung zwischen 1949 und 1953, in privater Hand. 97,8 % der 
Beschäftigen arbeiteten in staatlichen Betrieben. Im Gegensatz zu anderen 
kommunistischen Ländern waren diese Unternehmen nicht im staatlichen Eigentum, 
sondern unterstanden ab 1950 der „sozialistischen Selbstverwaltung“.120 In der Theorie 
bedeutete dies, daß die Arbeiter zugleich Eigentümer der Unternehmen waren, die sie 
beschäftigten. In Wirklichkeit unterstand die Wirtschaft mit Einschränkungen dem Staat 
und der kommunistischen Partei.  

In den ersten Jahrzehnten gelang es dem kommunistischen Staat ein großes 
Wirtschaftswachstum zu schaffen. Dieser wirtschaftliche Aufschwung schwächte sich 
jedoch mit der Zeit ab. So lassen sich drei Phasen beschreiben: Zwischen 1952 und 1964 
lag das Wachstum bei ca. 8 %. Zwischen 1964 und 1980 sank diese Rate auf immerhin 
noch 5 %. Die Jahre nach Titos Tod sind schließlich von einer Stagnation bei ca. 1 % 
Wirtschaftswachstum geprägt. Diese Entwicklung entspricht jener der meisten anderen 
kommunistischen Staaten Osteuropas und spiegelt die wirtschaftliche Krise der 
achtziger Jahre wieder. Für die Bevölkerung wurde diese Krise erst in der zweite Hälfte 
der achtziger Jahre sichtbar, der Elite war dies jedoch bereits vorher bekannt. 
Insbesondere die hohe Auslandsverschuldung stellt eine unlösbares Problem für das 
Land dar. 

Der erreichte Wohlstand war in Jugoslawien in den Bevölkerungsschichten relativ 
gleichmäßig verteilt. So erhielten 1978 die unteren 20 % der Bevölkerung 6,6 % des 
Nationaleinkommens, während das oberste Zehntel 22,9 % bekam. Jedoch zeigten sich 
innerstaatlichen Diskrepanzen zwischen den Republiken. So war die Güterverteilung 
pro Kopf in Slowenien über sieben Mal höher als im Kosovo. Gemeinsam mit dem 
Kosovo, Mazedonien und Montenegro gehörte Bosnien-Herzegowina zu den 
unterentwickelten Gebieten.121 Die finanziellen Förderungen Jugoslawiens für die 
unterentwickelten Republiken waren stets ein zentraler Konflikt zwischen Zahlern und 

                                                 
120 zur Einführung der Selbstverwaltung und ihrer Entwicklung s. Blagoje Bošković, David Dašić, 

Socialist Self-Management in Yugoslavia, 1950-1980. Documents (Belgrad 1980). 
121 Ljubomir Madžar, The Economy of Yugoslavia: Structure, Growth Record and Institutional 

Framework, in: John B. Allcock, John J. Horton, Marko Milivojević (Hg.) Yugoslavia in transition: 
choices and constraints: essays in honour of Fred Singleton (Providence, R.I./Oxford 1992) 64-96. 



148 

Empfängern. Nach den Reform in Folge der neuen Verfassung 1974 war der Fonds für 
unterentwickelte Gebiete die einzige Wirtschaftskompetenz, die auf der Ebene des 
Bundesstaates verblieb. Dieser Fonds wurde insbesondere von Kroatien 1971 kritisiert. 
In den achtziger Jahren kritisierten Slowenien und Kroatien erneut die Zahlungen an die 
unterentwickelten Gebiete.122 Doch auch die wirtschaftlich schwächeren Gebiete 
protestierten oft gegen den Fonds, jedoch aus anderen Gründen. So kritisierte Bosnien 
im Dezember 1966 eine angeblich unzureichende Berücksichtigung in den Fonds. Es 
war das erste Mal, daß eine Republik die eigenen wirtschaftlichen Interessen gegen den 
Bundesstaat durchsetzte. Mit diesem Protest begann der Wirtschaftsnationalismus bzw. 
-republikanismus, der eine zentrale Rolle bei der Auseinanderentwicklung der Nationen 
Jugoslawiens spielte.123 

Die Rückständigkeit Bosniens 

Trotzdem kam es im Laufe der kommunistischen Herrschaft zu einer Modernisierung 
Bosniens. Nach dem Krieg war Bosnien eines der ärmsten Gebiete Jugoslawiens. Dies 
lag nicht nur an der historischen Unterentwicklung des Gebietes. Bosnien, 
Hauptschauplatz des 2. Weltkrieges auf dem Balkan, litt wie keine andere Republik 
unter den Kriegsschäden. Pläne, Sarajevo zur Hauptstadt Jugoslawiens zu machen, 
wurden wegen der schlechten Infrastruktur fallengelassen. Zugleich blieb die Republik 
hinter den Entwicklungen der anderen Republiken Jugoslawiens in der Nachkriegszeit 
zurück. Im Jahr 1947 waren noch drei Viertel der Bevölkerung in der Landwirtschaft 
beschäftigt, nur ein Fünftel aller Hauhalte besaß Zugang zu Elektrizität. 

Auch wenn die Modernisierung Bosniens in der Nachkriegszeit beachtlich war, verlief 
sie im Verhältnis zum restlichen Jugoslawien sehr langsam. So war zwischen 1952 und 
1958 das Wirtschaftswachstum Bosniens das niedrigste Jugoslawiens. Während 
zwischen 1961 und 1968 im ganzen Land die Stadtbevölkerung um 4 % zunahm, wuchs 
in Bosnien im gleichen Zeitraum die Landbevölkerung um 8 %. Trotz dieser langsamen 
und teils rückschrittlichen Entwicklung arbeiteten 1971 nur noch 40 % der Bevölkerung 
in der Landwirtschaft. 124  

Weiterhin vergrößerte sich der Abstand zwischen dem durchschnittlichen BNP pro 
Einwohner in Jugoslawien und in Bosnien. Während Bosnien 1947 bei 82,9 % des 
jugoslawischen Durchschnittes lag, vergrößerte sich das Wohlstandsgefälle 
kontinuierlich auf 66,2 % 1978. Somit wurde die Republik von Montenegro überholt, 
daß 1947 über 10 % hinter Bosnien lag.125 Die Versorgung Bosniens blieb aufgrund der 
ungünstigen Lage von anderen Republiken abhängig. Der wichtigste Hafen für 
Bosniens, Ploče (zwischen 1980-1990 Kardeljevo) lag in Kroatien.126  

Die Urbanisierung in Bosnien, auch wenn sie langsamer als im restlichen Land verlief, 
änderte die soziale Struktur des Landes. Während in den meisten Dörfern eine Nation 

                                                 
122 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 73. 
123 Dijana Pleština, Trials of Yugoslavia's Development, in: John B. Allcock, John J. Horton, Marko 

Milivojević (Hg.) Yugoslavia in transition: choices and constraints: essays in honour of Fred 
Singleton (Providence, R.I./Oxford 1992) 137. 

124 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 143-145. 
125 Singleton, A Short History of the Yugoslav Peoples, 270. 
126 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 167 f. 



149 

dominierte und das jeweilige Dorf prägte, vermischten sich die Nationen in den Städten. 
Die Urbanisierung trug somit zu einer Aufweichung nationaler Grenzen bei. Als 
Ergebnis bestanden kurz vor Kriegsausbruch 40 % der Ehen in den Städten Bosniens 
aus Partnern unterschiedlicher Nationszugehörigkeit. 

Mit der Ausrichtung der Olympischen Spiele in Sarajevo 1984 wurden die Infrastruktur, 
die Stadt und ihr Umland modernisiert. Bis zur Austragung der Spiele war Sarajevo vom 
Verfall geprägt. Ab etwa 1980 wurde sehr viele Geld in die Stadt investiert, ein Großteil 
der Gelder stammten aus dem Bundeshaushalt. Neben Sarajevo erfuhren jedoch nur 
Touristenziele in der Nähe der Adriaküste (Mostar, Počitelj) eine Modernisierung. Nur 
wenige Gelder flossen in die ärmsten Gebiete Bosniens, wie nach Romanija, östlich von 
der Hauptstadt.127 Der Lebensstandard in diesen Gebieten war mit dem Kosovo, dem 
ärmsten Teil Jugoslawiens zu vergleichen. Die Arbeitslosigkeit lag in Bosnien 
insgesamt über dem jugoslawischen Durchschnitt bei 22,7 % (1987)128 

Obwohl sich die landwirtschaftlichen Betriebe überwiegend in Privatbesitz befanden, 
waren sie ineffizient. Grund dafür war die geringe Größe der Höfe. Der Anteil der 
Landwirtschaft am BNP betrug 1989 nur 9 %, zugleich konnte sich die Republik nicht 
einmal zu 50% mit Lebensmitteln selbst versorgen. Die Industrie war durch 
Überbeschäftigung gekennzeichnet, die die Arbeitslosigkeit drücken sollte. Der größte 
Teil der Industrie produzierte Waffen. Diese Konzentration der jugoslawischen 
Waffenindustrie (40 % der Gesamten jugoslawischen Waffenproduktion) auf Bosnien 
beruhte auf dem Verteidigungskonzept Jugoslawiens.129 Im Fall einer Invasion (in erster 
Linie durch die UdSSR) sollte wie im 2. Weltkrieg Bosnien wegen seiner Topographie 
das Zentrum des Widerstandes darstellen.  

Die Krise der achtziger Jahre 

Der wirtschaftliche Niedergang spielt eine zentrale Rolle beim Auseinanderbrechen 
Jugoslawiens. Nach dem Tod Titos hatte die Staatsverschuldung die Höhe von 21 
Milliarden Dollar erreicht. Obwohl diese Zahl geheim gehalten wurde, war die 
wirtschaftliche Krise unübersehbar. Im Mai 1986 wurde der bosnische Kroate Branko 
Mikulić mit dem Auftrag wirtschaftliche Reformen einzuleiten zum Premierminister 
ernannt (vgl. Kapitel 3.1.1). Er bemüht sich erstmals um eine Darlegung des Ausmaßes 
der Krise. Eine Reform gelang ihm jedoch nicht.130  

                                                 
127 Donia, Fine, Bosnia and Hercegowina, 185-188. 
128  Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 144 f. Aufgrund der großen Schattenwirtschaft 

(ca. 30 % des BNP in den achtziger Jahren) dürfte die wirkliche Arbeitslosigkeit einiges niedriger 
liegen als die offiziellen Statistiken. Zugleich lag die Kaufkraft in Jugoslawien Anfang der neunziger 
Jahre auf dem Niveau der frühen sechziger Jahre. s. Ljubiša S. Adamovich Economic transformation 
in Former Yugoslavia, with Special Regard to Privatization in: Sabrian Petra Ramet, Ljubiša S. 
Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered Community 
(Boulder, Col./San Francisco/Oxford 1995) 276 f. 

129 Central Intelligence Agency (Hg.) The World Factbook 1994 (Washington 1994).  
130 Thomas Brey, Die Logik des Wahnsinns. Jugoslawien - von Tätern und Opfern 

(Freiburg/Basel/Wien 1993) 103 f. 



150 

Sein Nachfolger, der Kroate Ante Marković, versuchte ab 1989 die Privatisierung 
voranzutreiben und die Währung zu stabilisieren.131 Die bereits bestehenden 
Spannungen zwischen den Teilrepubliken, Streiks und die Inflation bescherten diesem 
Vorhaben jedoch keinen großen Erfolg. 1989 lag die Inflation bei 2.700 % und die Zahl 
der Arbeitslosen bei 16,8 % (80 % waren jünger als 30). Die Schulden lagen bei 17 
Milliarden Dollar. Weiterhin zahlten die Teilrepubliken nicht mehr ihren Anteil in den 
Bundesetat, so daß die Zentralregierung zunehmend handlungsunfähig wurde. 1990 
wirkten zwar Teile des Reformpaketes von Marković, doch wegen der sozialen Folgen 
(Lohnstopp und ein drastisches Ansteigen des Preisniveaus) und des 
Dezentralisierungsdrucks der Teilrepubliken hielt der Erfolg nicht lange an. So ging die 
Produktion 1990 um 11 % zurück. Weiterhin kam es zu einer Bankenkrise, die durch 
einen Bevölkerungansturm eine akute Devisenknappheit zur Folge hatte. Die 
wichtigsten Devisenquelle, der Tourismus, litt unter der prekären politischen und 
wirtschaftlichen Lage. So ging die Anzahl der Besucher des Landes 1990 bereits zum 
dritten Mal in Folge um 12 % zurück. Auch der äußerst wichtige Waffenhandel war 
aufgrund neuen weltpolitischen Lage stark rückläufig. Weitere Reformversuche 
Marković‘s scheiterten an seinem Festhalten am Staat Jugoslawien in seiner 
bestehenden Form, der für große Teile der Bevölkerung des Landes bereits inakzeptabel 
geworden war. Als Marković mit seinen Reformen begann, war die Nationalisierung der 
Wirtschaft so weit fortgeschritten, daß er sich nicht mehr gegen den Protektionismus der 
Republiken wehren konnte. So verhängte Milošević Ende 1989 eine Handelsblockade 
gegen Slowenien, die ein schwerer Rückschlag für die Reformen darstellte und den 
gemeinsamen jugoslawischen Markt effektiv ein Ende bereitete.132  

In Bosnien verschärfte sich die Krise nach den Wahlen 1990 weiter. Grund hierfür 
waren neben der gesamtjugoslawischen Wirtschaftskrise die zunehmenden Spannungen 
im benachbarten Kroatien. Hierdurch wurde der Handel erschwert. Die 
Koalitionsregierung aus HDZ, SDA und SDS konnte aufgrund eines fehlendes 
Reformprogrammes und innere Zerstrittenheit keine Wirtschaftsreformen herbeiführen. 
So schrumpfte die Wirtschaftsproduktion 1991 um geschätzte 37 %. Die 
Arbeitslosigkeit stieg weiter auf 28 % (Februar 1992) und die Inflation betrug 1991 80 
% pro Monat.133  

Wirtschaftliche Skandale und ihre politischen Konsequenzen 

Neben der wirtschaftlichen Krise Jugoslawiens und Bosniens in den achtziger Jahren 
erschütterten Wirtschaftsskandale das Land. Die größte Auswirkung hatte der Skandal 
um das Unternehmen Agrokomerc 1987. Neben diesem Konkurs kam es ein Jahr später 
zu einem Bauskandal um den Badeort Neum (s. Kapitel 3.1.1.).  

                                                 
131 zum Wirtschaftsprogramm von Marković s. Programm der neuen jugoslawischen Regierung, in: 

Internationale Politik, 5.4.1989, Nr. 936, Jhrg. 40, 11-21.   
132 Liliana Djeković, Der kurze Atem der Selbstverwaltung, Eine Volkswirtschaft zwischen Dauerkrise 

und gescheiterten Reformen, in: Josip Furkes, Karl-Heinz Schlarp (Hg.) Jugoslawien: Ein Staat 
zerfällt. Der Balkan - Europas Pulverfaß (Reinbek bei Hamburg 1991) 134-144, 156-163; Thomas 
Brey, Jugoslawien: Ein Vielvölkerstaat zerfällt. I. Erosion der staatlichen und wirtschaftliche 
Strukturen, Osteuropa, Mai 1991, Jhrg. 41, 417-25. 

133 Central Intelligence Agency (Hg.) The World Factbook 1994 (Washington 1994). 



151 

1987 ist die bosnische Lebensmittelfirma Agrokomerc zusammengebrochen. Die Firma 
mit Sitz in Velika Kladuša (Nordwest-Bosnien bei Bihać) begann in den sechziger 
Jahren als Hühnerfarm und wuchs im Lauf der Jahre zu einem der dreißig größten 
Unternehmen Jugoslawiens mit 13.000 Angestellten im Jahr des Zusammenbruchs. Der 
Grund des Erfolgs waren Schuldscheine, die zu hohen Zinsen verkauft wurden, jedoch 
keine ausreichende Deckung besaßen. Statt einer Garantie verfügte das Unternehmen 
über die Unterstützung einer lokalen Bank, mit der eine Deckung vorgetäuscht wurde. 
Diese dubiose Geschäftspraxis war in Jugoslawien nicht ungewöhnlich. Lediglich der 
Gesamtwert der Schuldscheine in der Höhe von 500 Millionen Dollar134 war 
außergewöhnlich. Als der Sachverhalt bekannt wurde, brach die Firma zusammen. 
Weiterhin mußte die Bank von Bihać schließen. Einige Hundert Parteimitglieder wurden 
ausgeschlossen und etlichen Firmendirektoren in Bosnien mußten abtreten. Der Chef 
des Konzerns Fikret Abić wurde nach einem Prozeß freigesprochen, weil er nicht gegen 
das Gesetz verstoßen hatte. Er wurde lediglich aus dem ZK der Kommunistischen Partei 
Bosniens ausgeschlossen. Später sollte er eine wichtige Rolle in der muslimischen Partei 
SDA und im Bürgerkrieg gegen Alija Izetbegović spielen.  

Der Agrokomerc-Skandal hatte politische Folgen und erschütterte das Vertauen in den 
Bund der Kommunisten. Er schadete sowohl dem bosnischen Premierminister als auch 
dem Vizepräsidenten von Jugoslawien, Hamdija Pozderac. Sein Bruder war als Berater 
von Agrokomerc tätig. Als dies bekannt wurde, mußte er seinen Posten aufgeben. Nach 
dieser umfassenden Rücktrittswelle folgte eine reformfreudige Generation von 
bosnischen Politikern. So schloß sich der neue Präsident der Republik, Nijaz 
Djuraković, der 1989 sein Amt übernahm, den Reformbestrebungen der nördlichen 
Republiken an. Neben personellen Konsequenzen wurden staatliche Institutionen 
diskreditiert, die entweder Agrokomerc gedeckt haben oder sich von diesem 
Unternehmen haben täuschen lassen. So wurde Abdić kurz bevor Skandal an die 
Öffentlichkeit drang vom jugoslawischen Präsidium ausgezeichnet. 

Der Skandal wurde gezielt von Milošević und der serbischen Presse an die 
Öffentlichkeit gebracht. Pozderac war als nächster im jährlichen Turnus der 
Präsidentschaft des Staatspräsidium gereiht und war Vorsitzender des Komitees zur 
Verfassungrevision. Die serbische Republikführung befürchtete eine anti-serbische 
Linie in diesem Komitee. Der Skandal blieb von Anfang an nicht auf der 
wirtschaftlichen Ebene, sondern wurde nationalistisch instrumentalisiert. Die Bosnier in 
der Region um Velika Kladuša unterstützten weiterhin Fikret Abdić, da durch ihn die 
wirtschaftlich schwache Gegend belebt worden war. Die muslimische Bevölkerung sah 
in dem Skandal den serbischen Versuch, muslimische Politiker zu stürzen und Bosnien 
zu schwächen.135 Hieraus wird die Bedeutung wirtschaftlicher und sozialer Konflikte 
bei Spannungen zwischen den Nationen Jugoslawiens deutlich. Durch die 
Föderalisierung Jugoslawiens konnten wirtschaftliche Krise von den 

                                                 
134 Brey setzt den Gesamtwert bei 1,7 Milliarden Mark an. Die Unterschieden lassen sich durch die 

hohe Inflation in dieser Zeit und die fehlende Konvertabilität des jugoslawischen Dinars erklären. 
135 Noel Malcolm, Bosnia. A Short History (London 1994) 209; Brey, Die Logik des Wahnsinns, 104; 

Donia, Fine, Bosnia and Herzegovia, 196-198 und U.S. Department of the Army (Hg.) Army Area 
Handbook Yugoslavia (Washington D.C. 1990) zitiert nach: gopher://umslvma.umsl.edu:70/00/ 
library/govdocs/armyahbs/aabh2/aahb0169. 



152 

Republiksführungen eine nationalistische Dimension erhalten. Dies diente oftmals dazu, 
von den wirklichen Ursachen abzulenken.  

Die wirtschaftliche Krise und die politischen Folgen 

Die wirtschaftliche und soziale Krise führte zu einem drastischen Rückgang der 
Lebensqualität für breite Bevölkerungsschichten in den achtziger Jahren. Im Gegensatz 
zu anderen kommunistischen Staaten hatte sich in Jugoslawien eine Konsumgesellschaft 
gebildet. Zugleich war das Leben nicht so stark von kommunistischer Ideologie und 
erzwungener Partizipation geprägt, wie in anderen Staaten unter kommunistischer 
Herrschaft. Trotz diesen Folgen wirtschaftlichen Fortschritts in Jugoslawien und 
Bosnien vollzog sich die Modernisierung der sozialen Strukturen nur teilweise. Die 
Städte besaßen bereits einen modernen Charakter, mit allen Problemen ungeplanten 
Wachstums. Die ländlichen Gebiete, die gerade in Bosnien sehr ausgeprägt sind, blieben 
hingegen oftmals unterentwickelt. Neben Arbeitsplätze fehlte es auf dem Land an 
sozialem Leben und wirtschaftlicher Integration. Die hieraus entstehende Migration in 
die Städte verschärfte dort die sozialen Probleme und entvölkerte das Land. Neben 
dieser Bruchlinie zwischen Stadt und Land entsteht in Bosnien und in Jugoslawien in 
den achtziger Jahre eine weitere Spannungsfeld. So führte die Föderalisierung 
Jugoslawiens und der Nationalitätenschlüssel für wichtige Ämter in Bosnien zu einem 
informellen Pluralismus. Diesem Pluralismus stand jedoch eine zunehmenden nationale 
bzw. republikorientierte Dominanz der neuen Eliten entgegen.136 Diese Bruchlinien 
verstärkten sich durch den Legitimitätsverlust der kommunistischen Partei.  

Nachdem die kommunistischen Staaten seit den sechziger Jahren ideologische 
Legitimität verloren, versuchte sich der Staat auf anderer Ebene zu legitimieren. Klaus 
von Beyme bezeichnet diese Neuorientierung des Verhältnisses zwischen Bürger und 
Staat als einen Vertrag: „Der reale Sozialismus hat in den 60er Jahren einen 
unausgesprochenen Pakt abgeschlossen. Für den Verzicht auf demokratische 
Partizipationsrechte und den Rechtsstaat wurden wachsender Wohlstand und soziale 
Sicherung geboten.“137 In den achtziger Jahre konnte der Staat wirtschaftliche und 
soziale Sicherheit nicht mehr bieten. Arbeitslosigkeit, Inflation und Wirtschaftsskandale 
zerstörten diesen „Pakt“ und besaßen somit nicht nur soziale, sondern auch politische 
Folgen. Der Bund der Kommunisten verlor an Legitimität und Einfluß. Während die 
Kommunistische Partei in Serbien in Folge einen ideologischen Schwenk zum 
Nationalismus (vgl. Kapitel 3.6.1.) vollzog, führte dies in Bosnien zu einem 
vollständigen Machtverlust des Bundes der Kommunisten. Die nationalistschen Parteien 
in Bosnien, sowie die nationalistischen Parteien in Jugoslawien insgesamt, projezierten 
die wirtschaftlichen und sozialen Konflikte daraufhin auf Spannungen zu anderen 
Nationen.  

Weiterhin fehlte in Jugoslawien eine starke „Modernisierungselite“, eine soziale 
Gruppe, die Träger von umfassenden Wirtschaftsreformen sein konnte. Insbesondere in 
den südlichen Republiken, inklusive Bosnien, war die wirtschaftliche Elite oftmals nicht 

                                                 
136 Zagorka Golubović, Contemporary Yugoslav Society: A Brief Outline of its Genesis and 

Characteristics, in: John B. Allcock, John J. Horton, Marko Milivojević (Hg.) Yugoslavia in 
transition: choices and constraints: essays in honour of Fred Singleton (Providence, R.I./Oxford 
1992) 112-124. 

137 von Beyme, Systemwechel in Osteuropa, 58 f. 



153 

an einer Öffnung interessiert, da sie um den Fortbestand ihrer kaum 
wettberwerbsfähigen Unternehmen fürchtete. Als Ergebnis kam es weder in Kroatien, 
noch in Serbien oder Bosnien zu einer Privatisierung in größerem Ausmaß.138 Für 
Bosnien sind wegen des Krieges nur wenige statistischen Daten über die Privatisierung 
veröffentlicht worden. Der Anteil des privaten Sektors am gesamten Produktion lag 
1989/90 in Bosnien im jugoslawischen Durchschnitt von knapp 16 %. In Serbien und 
Kroatien blieb dieser Anteil bis 1991/92 unter 20 %, so daß man in Bosnien von einer 
ähnlich niedrigen Privatisierungsrate ausgehen kann.139 Die neue politische Elite in 
Bosnien war nicht an Wirtschaftsreformen interessiert, da diese im Widerspruch zu den 
nationalen Programmen stand. Gerade in Bosnien läßt sich wirtschaftliche 
Modernisierung nur in enger Zusammenarbeit aller Nationen Bosniens und gemeinsam 
mit den beiden großen Nachbarrepubliken erreichen. Sowohl die geographische Struktur 
der Republik, wie auch die nach 1945 gewachsenen Wirtschaftsstrukturen, machen dies 
erforderlich.140 Das Ziel der serbischen Demokratischen Partei eine serbische Republik 
zu errichten entbehrte jeglicher wirtschaftlicher Grundlage. Die Gebiete besitzen kein 
nenneswertes urbanes Zentrum außer Banja Luka und sind von ihrer Struktur her nicht 
ohne eine enge wirtschaftliche Kooperation mit dem kroatischen und muslimisch-
dominierten Umland existenzfähig.141 Da nicht nur der SDS, sondern auch den anderen 
beiden nationalen Parteien die wirtschaftliche Legitimation fehlte, wurde versucht, 
diesen Mangel durch nationalistische Argumente zu kompensieren. Der Krieg ist nicht 
zuletzt die Konsequenz dieser Entwicklung: „Der Krieg „füllte“ die inhaltliche Leere 
der Wirtschaftsprogramme der herrschenden Führungen und kaschierte deren totale 
Unfähigkeit und mangelnde Qualifikation, eine Umstrukturierung in der Wirtschaft 
vorzunehmen und wenigstens ihre auffälligsten Mängel zu beheben. Eine 
Kriegswirtschaft läßt sich als primitive Ökonomie darstellen.“142  

Mit Kriegsbeginn kam fast das gesamte Wirtschaftsleben Bosniens zum Erliegen. Die 
einzigen Wirtschaftszweige waren die Kriegswirtschaft und der Schwarzmarkt, der zu 
einer Versorgung der Bevölkerung durch kriminelle Organisationen führte. Ein Teil der 
paramilitärischen Verbände sicherten während des Krieges in Bosnien ihrem Reichtum 
durch Plünderungen. Diese Kriminalisierung der Wirtschaft hatte eine enge Verbindung 
zwischen den nationalistischen Parteien (insbesondere der HDZ in Mostar) und dem 
organisierten Verbrechen zur Folge.143  

3.3.2. Libanon 

                                                 
138 Adamovich, Economic transformation in Former Yugoslavia, 268-276. 
139  Milica Uvalić, Privatisation in Disintegrating East European States: The Case of Former Yugoslavia 

(=EUI Working Paper RSC 94/11, Florence 1994) 26-32, 41. 
140 Mladen Lazić, Krieg und Wirtschaft im ehemaligen Jugoslawien, in: Johann Gaisbacher, Karl Kaser, 

Christian Promitzer, Barbara Sax, Johann Schögler (Hg.) Krieg in Europa. Analysen aus dem 
ehemaligen Jugoslawien (Graz 1992) 162-167. 

141  Porazna geografija fatomske drzave [Vernichtende Geographie eines Phantomstaates], in: Glas Istre, 
27.8.1991, zitiert nach: Die "Krajina"-Staat oder Phantomgebilde?, in: Osteuropa, März 1992, Jhrg. 
42, A153-A155. 

142 Lazić, Krieg und Wirtschaft im ehemaligen Jugoslawien, 167. 
143 Ebd., 169-171. 



154 

Die Wirtschaft des Libanon wird durch die Geographie bestimmt. Die Küste und der 
Zugang zu anderen arabischen Ländern, insbesondere Syrien, prädestiniert den Libanon 
als Handelsland. Die Berge erschweren zugleich eine ertragreiche Landwirtschaft. 
Tatsächlich dominierte nicht erst seit der Unabhängigkeit der Handel. Bereits 1950 
betrug der Anteil des Handels am BSP 28,9 %, zehn Jahre später waren es sogar 62 %. 
Der überwiegende Anteil dieses Wirtschaftszweiges lag in Beirut und an der Küste 
zwischen der Hauptstadt und Tripoli.144  

Der wirtschaftliche Aufstieg des Libanon wurde durch vier Faktoren seit dem 2. 
Weltkrieg besonders begünstigt.  

1. Der arabisch-israelische Krieg 1948/9 brachte neben den armen Flüchtlingen einen 
Großteil der palästinensischen Oberschicht ins Land. Zugleich schied Palästina bzw. 
Israel als Handelskonkurrent mit der arabischen Welt fortan aus.  

2. Die politische und wirtschaftliche Instabilität in allen anderen arabischen Ländern, 
insbesondere in Syrien, Irak und zum Teil in Ägypten führten zu einer Konzentration 
arabischer Gelder auf den Libanon.  

3. Das meiste Geld, das im Libanon angelegt wurde, stammte von den neuen 
Ölförderländern auf der arabischen Halbinsel und im Irak.  

4. Der Krieg 1967 führte zu einer Schließung des Suezkanals für über 10 Jahre. Hiermit 
wurde die Rolle Beiruts als wichtigster Hafen der arabischen Welt weiter gestärkt.145 

Die traditionelle Rolle des Libanon, die geographische Lage und diese Faktoren 
machten den Libanon zu dem Land mit dem höchsten Pro-Kopf-Einkommen im Nahen 
Osten. Das Land zog weiterhin viele Touristen an. So kamen 1954 150.000 Besucher ins 
Land. 25.000 davon waren Nordamerikaner, die meisten stammten jedoch aus anderen 
arabischen Staaten. Zugleich waren Tripoli und Saïda wichtige Verladehäfen für Öl aus 
dem Irak und Saudi-Arabien. Der wirtschaftliche Boom, hervorgegangen aus dem 
Handel, dem Öltransit und dem Bankwesen brachte eine starke Urbanisierung mit sich. 
So wuchs Beirut von 1,1 Millionen Einwohnern 1944 auf 1,4 Millionen 1955 an.146  

Die sozialen Bindungen orientiert sich auf der höchsten Ebene nach der jeweiligen 
Konfessionszugehörigkeit. Entscheidender blieben jedoch die familiären Bindungen im 
Rahmen der Großfamilie. Die Familie bietet allen ihren Mitgliedern Dienstleistungen, 
wie Ausbildung, Berufe und Altersversorgung.  

Wohlstandsgefälle 

Das Wohlstandsgefälle im Libanon verlief in erster Linie nicht zwischen Konfessionen, 
sondern zwischen der Stadt- und der Landbevölkerung. Der Unterschied stimmte 
allerdings wegen der unterschiedlichen Zusammensetzung der Landbevölkerung und 
jener Beiruts oftmals mit konfessionellen Grenzen überein. Anfang der siebziger Jahr 
war das Einkommen pro Kopf in Beirut fast fünf Mal höher (975 US-Dollar) als auf 

                                                 
144 Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 80-83. 
145  Boutros Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 1943-1975, in: Nadim Shehadi, Dana 

Haffar Mills (Hg.) Lebanon: a History of Conflict and Consensus (London 1988) 170. 
146 Phillip K. Hitti, Lebanon in History (London 1962) 500-503. 



155 

dem Land (195 US-Dollar).147 Die geographische Konzentration des Wohlstandes 
bedeutete zugleich eine große räumliche Entfernung zwischen der wohlhabenden 
Bevölkerung und den Armen. Anfang der sechziger Jahre sind 50 % der Bevölkerung 
nur an 18 % des BSP beteiligt, während nur 4 % der Bevölkerung 32 % des 
Nationaleinkommens kontrollieren (s. Tabelle 4).148  

Diese kleine Schicht blieb nicht nur von den wirtschaftlichen Konflikten des Landes 
unberührt. Der Kleinkrieg zwischen Israel und der PLO im Süden betraf in erster Linie 
die Schiiten. Selbst der 1. Bürgerkrieg 1958 ging an der wirtschaftlichen Elite vorbei. 
Dies führte zu einer großen Gleichgültigkeit dieser Gruppen gegenüber 
Auseinandersetzungen im Land, die die Existenz eines Großteils der Libanesen betrafen. 
Diese Gleichgültigkeit verschärfte die Spannungen innerhalb des Libanons, da sie eine 
gemeinsame Bekämpfung der Schwierigkeiten verhinderte.149 

Entgegen häufig anzutreffenden Behauptungen, vergrößerte sich die Verarmung großer 
Bevölkerungsteile nicht mit dem wirtschaftlichen Aufschwung der Nachkriegszeit. Die 
größte Verschiebung fand jedoch vom Mittelstand zur Oberschicht statt. Der Anteil der 
Unterschicht blieb bei 20 % der Bevölkerung. Diese soziale Kluft vergrößerte sich 
dadurch, daß die Wohlhabenden in den Jahrzehnten nach dem 2. Weltkrieg einen großen 
Zuwachs an Reichtum verzeichneten, während die schwächsten Einkommensschichten 
nur wenig hinzugewannen.150 

Das wirtschaftliche System des Libanon beruhte, wie erwähnt, auf einer besonders 
freien Marktwirtschaft. Versuche eine umfassende Sozialpolitik einzuführen scheiterte 
an dem reformfeindlichen politischen System, in dem in erster Linie jene repräsentiert 
waren, die von dem wirtschaftlichen System in seiner bestehenden Form profitierten.  

 1950 % am BDP  1960 % am BDP  1973 1974 

Untere Einkommensschichten 78 20 50 17,8 23,5 20,2 

Mittlere Einkommensschichten 20  46 50,2 54 60,1 

Obere Einkommensschichten 2 80 4 32 22,2 19,5 

Tabelle 4: Einkommensverteilung im Libanon 1950-1974
151 

Neben der modernen Marktwirtschaft bestand eine vorkapitalistische Wirtschaft fort. 
Dieses traditionelle System war in der Großfamilie organisiert. Die traditionelle Rolle 
der Familie trug dazu bei, eine hohe Arbeitslosigkeit in den unteren Schichten zu 
verdecken. Für diese Tagelöhner, Kleinbauern und Landbauern gab es im Land selber 
kaum Aufstiegsmöglichkeiten.152 

                                                 
147 Bruno Bilek, Der Libanon. Die historische Entwicklung zur Staatlichkeit (Diplomarbeit Wien 1987) 

93. 
148 Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 82. 
149 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 30. 
150  Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 172 f. 
151  Ebd. 
152 Farouk Haidar, Sozio-ökonomische Grundlagen des Libanon vor dem Bürgerkrieg (Diplomarbeit 

Wien 1976) 68. 



156 

Soziale Sicherheit 

Im Gegensatz zu Jugoslawien, sowie den meisten Ländern des Nahen Ostens, hatte der 
Libanon eine relativ niedrige Arbeitslosenrate. So lag die Rate 1970 bei nur 5,8 %. 
Aufgrund der starken konfessionellen Netzwerke, die Arbeitslose absorbierten (z.B. in 
Milizen) ist jedoch anzunehmen, daß die wirkliche Zahl sehr viel höher lag.153 Auffällig 
ist, daß die Jugendarbeitslosigkeit (zwischen 15-24 Jahren) mehr als doppelt so hoch 
war (12,9 %)154.  

Erst 1965 wurde eine Sozialversicherung gesetzlich verankert. Sie erstreckte sich nicht 
auf Krankheit und Arbeitsschutz. Ein entsprechendes Gesetz wurde zwar diskutiert, 
jedoch vor Ausbruch des Krieges nicht mehr verabschiedet. Das Sozialgesetz führte eine 
Altersversorgung ein, die jedoch nur eine einmalige Abfindung bei der Pensionierung 
vorsah. Von der Anwendung dieses Gesetzes blieben die Palästinenser ausgeschlossen.  

Eine bessere soziale Sicherung wurde unter anderem durch die zersplitterten 
Gewerkschaften verhindert. So gab es 1967 125 Gewerkschaften, in denen jedoch nur 
36.000 (1959 gab es insgesamt 267.000 Arbeiter und Angestellte, exklusive Beschäftige 
in der Landwirtschaft, organisiert waren. Die durchschnittliche Größe der 
Gewerkschaften betrug nur 344 Mitglieder.155  

Der einzige größere Erfolg der Gewerkschaften wurde 1966 mit einer Erhöhung des 
Mindestlohns erreicht. Die geringe soziale Sicherheit ist von einem hohen Anstieg der 
Lebenshaltungskosten im unabhängigen Libanon begleitet. Zwischen 1950 stiegen die 
Kosten für Wohnung und Wasser um über 80 %, der Preisindex für Lebenshaltung 
erhöhte sich um nur 25 %.156  

Soziale Spannungen verstärkten sich durch den hohen Grad an Übereinstimmung 
zwischen sozialer Schicht und Konfessionszugehörigkeit. Die Zahl von Muslimen in 
wichtigen Berufen stieg zwar in der Nachkriegszeit, die meisten höheren Berufe blieben 
jedoch christlich dominiert. So waren 1978 67,6 % aller Industriellen, 71 % aller 
Bankiers, 68,15 aller Mediziner und 71 % aller Beiruter Anwälte Christen. Lediglich in 
Berufsspraten wie Ingenieurswesen oder in der höheren Verwaltung waren annähernd so 
viele Muslime wie Christen oder sogar mehr beschäftigt. In vielen Bereichen hat sich 
der muslimische Anteil zwischen 1943 und 1978 mehr als verdoppelt, die christliche 
Vorherrschaft blieb jedoch bestehen.157 Da diese Dominanz sich am stärksten bei den 
freien Berufen zeigte, kann das staatliche Proporzsystem hierfür nicht als Erklärung 
dienen. Der Grund ist vielmehr im Erziehungswesen zu suchen. 

Ausbildung 

                                                 
153  So lag der Prozentsatz der aktiven Bevölkerung mit ständiger Beschäftigung nur bei 69,4 %.  
154  Youssef Courbage, Philippe Fargues, La Situation Démographique au Liban. Analyse des Données 

(Beirut 1974) 86 f. 
155 zur Fragmentierung der Gewerkschaften und andere Interessensgruppen durch konfessionelle 

Spaltungen s. Ibrahim Maroun, Cloisonnement communautaire et pratiques économiques, in: Social 
Compass, Nr. 4/1988, Jhrg. XXXV, 465-481. 

156 Haidar, Sozio-ökonomische Grundlagen des Libanon vor dem Bürgerkrieg, 5-9. 
157  Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 1943-1975, 175. 



157 

Das Schulsystem war für die Region sehr gut ausgeprägt. Dementsprechend niedrig lag 
die Zahl der Analphabeten (1966: 13 %). In den fünfziger Jahren engagierte sich der 
Staat stärker als zuvor in der Ausbildung. So erhöhte sich die Zahl der Schüler zwischen 
1953/54 und 1956/7 von 57.800 auf 88.438.158 Die wichtigsten höheren 
Ausbildungsstätten (Universitäten u.ä.) blieben in privater Hand (1970 waren 84 % 
nicht-staatlich) und untermauerten konfessionelle Trennungen: “The educational system 
also carefully preserved the prevailing Maronite world view, socializing successive 
generations in it.“159 Die meisten Privatschulen (1977-78: 61,7 %) waren christlich 
orientiert. Aufgrund höherer Qualität der christlichen Schulen und Universitäten als an 
öffentlichen Bildungseinrichtungen, war der Zugang zu einer guten Ausbildung und 
besser bezahlten Berufen leichter für Christen.160 Die staatliche libanesische Universität 
beschäftigte in den sechziger Jahren nur sieben hauptberufliche Professoren (bei 5.000 
bis 10.000 Studenten). Die zwei christlichen Privatuniversitäten, Saint Joseph und AUB, 
hatten weniger Studenten (5.000) und bedeutend mehr volle Professorenstellen als die 
staatliche Universität. Die libanesische Elite, auch die muslimische, wurde mehrheitlich 
an diesen beiden Universitäten ausgebildet.  

Die Privatschulen und die beiden Universitäten hatten nicht Arabisch, sondern 
Französisch bzw. Englisch als Unterrichtsprache. An den 85 französischen Schulen 
wurden im Libanon 1975 55.940 Schüler ausgebildet.161 Somit entstand eine andere 
sprachliche und demzufolge auch geographische Orientierung der Elite, die sie vom 
Rest der Bevölkerung trennt. Obwohl die französischsprachige Ausrichtung 
überwiegend Maroniten und andere Christen betraf, besaßen auch anti-westliche 
Politker, wie Kemal Jumblat, engen Kontakt zu Frankreich.162  

Die letzten Jahre vor Kriegsausbruch waren von einer Annäherung der 
Ausbildungsniveaus von Christen und Muslimen begleitet. Im Studienjahr 1972-73 
waren im Libanon 52,92 % der Studenten Muslime und 47,08 % Christen. Die 
Analphabetenrate hatte sich 1974 zwischen Christen und Muslimen weitgehend 
angeglichen (teilweise und vollständige Analphabeten: 32,8 % der Muslime und 28,8 % 
der Christen). 163 

Die wirtschaftliche Elite und die politische Krise 

Im Libanon war die Geschäftswelt besonders stark mit der politischen Elite verbunden. 
Daher bestand eines enges Wechselspiel zwischen Wirtschaft und Politik. Eine ähnliche 
Lage, allerdings unter kommunistischem Vorzeichen, bestand in Bosnien. Die 
wirtschaftliche Entwicklung kann als Spiegelbild des Nationalpaktes gesehen werden. 
Die Wirtschaftsform des Landes war nach westlichem Vorbild entstanden und besaß 
enge Handelskontakte nach Frankreich, zugleich trug die Verbindung zu den 

                                                 
158 Haidar, Sozio-ökonomische Grundlagen des Libanon vor dem Bürgerkrieg, 5-9. 
159  Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 186. 
160 Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 1943-1975, 175. 
161 zum libanesischen Ausbildungsystem s. Gordon, The Republic of Lebanon, 49-55. 
162 So erschienen die Memoiren und Erinnerung fast aller führenden Politiker im Libanon in Frankreich 

oder zumindest auf französisch z.B. Joumblatt, Pour le Liban. 
163 Boutros Labaki, Confessional Communities, Social Stratification and Wars in Lebanon, in: Social 

Compass, Nr. 4/1988, Jhrg. XXXV, 558 f.  



158 

Erdölländern des persischen Golfs zum “arabischen Gesicht“ der libanesischen 
Wirtschaft bei.164 

Diese wirtschaftliche Elite, die sich aus allen Konfessionen, überwiegend jedoch aus 
Maroniten, zusammensetzte, sah sich in den Sechziger Jahren durch eine neue 
palästinensische Oberschicht bedroht.165 In der 1. Hälfte der sechziger Jahre entwickelte 
sich die von Palästinensern gegründete Intra-Bank zu einem der größten libanesischen 
Geldinstitute. Als die Intra-Bank 1966 jedoch in finanzielle Schwierigkeiten kam, wurde 
dies von den anderen maronitisch beherrschten Banken genützt, um diese in den 
Konkurs zu treiben. Der sich anbahnende Konflikt zwischen Maroniten und 
Palästinensern wurde somit auf finanzieller Ebene ausgefochten. So wie im späteren 
bewaffneten Konflikt trug nicht nur eine Seite den Schaden davon, sondern das 
Vertrauen in den Standort Libanon insgesamt wurde erschüttert.166  

Trotz dieser Krise wuchs die wirtschaftliche Bedeutung Beiruts für den Nahen Osten in 
den folgenden Jahren weiter an. Durch die Ölkrise 1973 stiegen die Gewinne der 
Ölförderländer dramatisch an. Der Boom hat zahlreiche muslimische Familien zu 
Reichtum gebracht, die durch die Emigration eng mit den Ölförderländern verbunden 
waren. Dieser neue Reichtum kam Beirut zugute. Viele Großverdiener aus Saudi-
Arabien und anderen arabischen Ländern mit Ölvorkommen zogen nach Beirut und 
investierten im Libanon. Die allgemeine Verteuerung im Lande belastete jedoch die 
libanesischen Unterschichten. Die libanesische Regierung wollte dieser Entwicklung 
nicht entgegensteuern. Zugleich kam der Ölboom derart überraschend, daß wirksame 
Gegenmaßnahmen kaum rechtzeitig geholfen hätten, die Spannungen abzubauen. Wie 
sich diese Spannungen auf den Krieg auswirkten zeigt eine Auseinandersetzung in Saïda 
im Februar 1975. Ein kuwaitische Firma wollte dort, in Zusammenarbeit mit 
libanesisch-maronitischen Eliten (u.a. ex-Präsident Chamoun) eine hochtechnisierte 
Fischfangflotte aufbauen. Die traditionellen Fischer sahen sich bedroht und 
demonstrierten gegen das Projekt. Palästinenser, Nasseristen und die linke Parteien 
unterstützten die Fischer, während die Polizei und Armee auf Seiten des Projekts 
eingriffen. Die daraus entstehenden Gefechte zwischen beiden Seiten führten zu einer 
Vertreibung der Armee. Bei diesen Kämpfen zeigten sich in ersten Ansätzen die 
Konfliktparteien im Bürgerkrieg, wobei zugleich die Machtlosigkeit des Staatsapparates 
gegenüber den Milizen deutlich wird. Zuletzt wurde deutlich, daß die wirtschaftlichen 
Konflikte Auslöser für konfessionelle Konflikte sind bzw. von einer Seite dazu 
instrumentalisiert wurden.167 

3.3.3. Zusammenfassung 

In den Nachkriegsjahrzehnten kam es trotz der unterschiedlichen Politik in Jugoslawien 
und im Libanon zu einer wirtschaftlichen und sozialen Modernisierung. Obwohl die 
Wirtschaftspolitiken beider Ländern im krassen Gegensatz stehen - freie 
Marktwirtschaft ohne soziales Netz einerseits und staatlich gelenkte Planwirtschaft 

                                                 
164 Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 169. 
165  Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 55. 
166 Edmond Rabbath, La Formation du Liban Politique et Constitutionnel. Essai de synthèse (Beirut 

1986) 575. 
167 Bilek, Der Libanon, 111-113. 



159 

andrerseits - waren die Auswirkungen auf große Bevölkerungsteile ähnlich: 
Urbanisierung, starkes Absinken der Analphabetenrate, Spannungen zwischen 
traditionellen Familienstrukturen und neuen sozialen Netzwerken.  

Die Veränderungen betrafen jedoch nicht die gesamte Bevölkerung. Im Libanon 
entstand eine stark ausgeprägte Bruchlinie zwischen den Unterschichten, die kaum von 
dem Fortschritt im Land profitierten und der neuen Oberschicht, deren Wohlstand selbst 
für westeuropäische Verhältnisse enorm war. In Bosnien verhinderte die 
kommunistische Herrschaft eine derartig ausgeprägte soziale Hierarchie. Die 
Unterschiede in Bosnien waren weitgehend geographischer Natur. Während die Städte 
durch die massive Industrialisierung und das Entstehen eines Tertiärsektors von der 
Modernisierung profitierten, blieben viele ländliche Gebiete von der 
Nachkriegsentwicklung weitgehend unberührt. Zudem blieb Bosnien innerhalb 
Jugoslawiens relativ unterentwickelt, während die reicheren Landesteile, Kroatien und 
Slowenien, sowie die Vojvodina, trotz der Gegensteuerung durch Finanztransfers, ihren 
Vorsprung ausbauen konnten.168 

Die wirtschaftliche Krise hat eine große Rolle zum Wiederentstehen von Nationalismen 
in Jugoslawien in der zweiten Hälfte der achtziger Jahre beigetragen. Das Versagen der 
kommunistische Wirtschaftspolitik, zusammen mit Skandalen, wie um Agrokomerc, 
diskreditierten die bisherige Elite. Somit mußte diese Elite entweder eine neue 
Legitimation finden, wie serbischer Nationalismus im Fall von Slobodan Milošević, 
oder sie erlitt 1990 eine Wahlniederlage, wie in Kroatien oder Bosnien. Die enge 
Verknüpfung zwischen wirtschaftlicher Krise und Nationalismus wird bei den benützten 
Stereotypen offensichtlich. So warfen die reicheren Nationen und Republiken den 
ärmeren vor, faul zu sein. Die ärmeren Nationen wiederum warfen Slowenien und 
Kroatien vor, diese auszubeuten und einseitig von dem gemeinsamen Staat Jugoslawien 
zu profitieren. Im Libanon wirkten sich die sozialen Unterschiede direkter auf die 
konfessionellen Spannungen aus. So waren die Wohlstandsunterschiede zwischen den 
Konfessionen dramatisch. Die Parallelen zwischen Konfession und sozialer Schicht sind 
das Ergebnis geographischer Wohlstandskonzentration und einer traditionellen Elite, die 
den Wohlstand des Landes unter sich aufteilte. So waren wenige schiitische Familien, 
die der insgesamt ärmsten Konfession angehörten, auch Teil der Oberschicht.  

Der Zusammenhang zwischen der wirtschaftlichen Lage beider Länder und der 
Kooperation der Nationen bzw. Konfession ist unterschiedlicher Natur. Im Libanon kam 
es bis zum Kriegsausbruch und sogar darüber hinaus (bis zur israelischen Invasion 
1982) zu einem Wirtschaftswachstum, das dem Land einen größeren Wohlstand als der 
Region bescherte. Obwohl die Wirtschaft des Landes wuchs, blieb die Verteilung 
zwischen den Konfessionen des Libanon ungleichmäßig. Auch wenn sich die Abstände 
nicht vergrößerten, gab es keine Anzeichen, daß die unterprivilegierten Gruppen 
aufholen würden. In Bosnien besaß die Auswirkung der Wirtschaft auf die nationalen 
Spannungen eine andere Grundlage. Hier stand nicht die ungleiche Verteilung im 
Vordergrund, sondern das Schrumpfen des Gesamtwohlstandes. Dies führt zu einem 
verstärkten Verteilungskampf um Anteile am reduzierten Wohlstand des Landes. Im 
Rahmen dieses Konkurrenzkampfes wurden nationale Argumente mobilisiert, um 
einerseits die Schuldfrage auf andere abzuwälzen und andererseits einen möglichsten 

                                                 
168 zu den unterschiedlichen urbanen und ländlichen Entwicklungen s. Donia, Fine, Bosnia and 

Herzegovia, 184-186. 



160 

großen Anteil am schrumpfenden Einkommen zu sichern. Der wirtschaftliche 
Wohlstand verteilte sich, wie dargestellt, nicht generell nach Konfession oder Nationen, 
sondern gleichermaßen innerhalb der Gruppen. Dies hat unterschiedliche Auswirkungen 
auf die Sympathien und den Mobilisationsgrad innerhalb der Gruppen. So tendieren die 
wohlhabenden Teile der Nationen bzw. Konfessionen zu einer geringen Beteiligung am 
Krieg.169 

Sowohl im Libanon, wie auch in Bosnien verstärkten sich die sozialen Krisen in den 
Jahren vor dem Kriegsausbruch. Ihre Ursachen waren meist rein wirtschaftlicher Natur, 
sie nahmen jedoch zunehmend nationale bzw. konfessionelle Züge an. Diese 
Gleichstellung wirtschaftlicher und nationaler/konfessioneller Konflikte wurde in erster 
Linie von einer Elite betrieben, die sich erhoffte hierdurch größere Popularität zu 
erlangen. Die wirtschaftliche und soziale Lage trug somit dazu bei, die Unzufriedenheit 
der Bevölkerung zu erhöhen. Anstatt jedoch eine Reform des Systems anzustreben, 
bemühten, sich die einflußreichsten Eliten darum, die Schuld für die Probleme auf 
andere Konfessionen oder Nationen abzuwälzen. Die Wirtschaft nimmt deshalb eine 
bedeutende Rolle bei gesellschaftlichen Krisen beider Länder ein. Ihre konfessionelle 
Komponente hingegen ist meist eine imaginäre Konstruktion, zur Legitimitäts- und 
Einflußsteigerung einer Elite.170  

3.4. Religion 

Die Rolle der Religion und des Klerus ist im Libanon historisch stärker als in 
Jugoslawien und Bosnien ausgeprägt. Während im osmanischen Reich der integrative 
Charakter der jeweiligen Religion von großer Bedeutung war und als Kriterium zur 
Unterteilung in Millets diente, ging die Entwicklung im Libanon einen anderen Weg als 
Bosnien. In Bosnien, wie in Jugoslawien insgesamt, diente die Religionszugehörigkeit 
zwar als die wichtigste nationale Trennungslinie, trotzdem war das kommunistische 
Jugoslawien und teilweise auch das Königreich Jugoslawien von einer Säkularisierung 
geprägt. Die Millets bestanden nicht mehr und gleiches Recht galt für alle Staatsbürger. 
Die unterschiedliche Behandlung von Christen und Muslimen im Osmanischen Reich 
wurde nach dem Ende dessen Herrschaft über Bosnien zumindest formal aufgehoben, 
indem alle Religionsgemeinschaften gleichgestellt wurden. Im Libanon wurde das 
Millet-System hingegen auf alle Konfessionen ausgedehnt. Die Gleichstellung aller 
Konfessionen war im Libanon mit der Beibehaltung einer großen Eigenständigkeit und 
eigenständigen Rechtssystemen verbunden. So gab es im Libanon keine zivile 
Eheschließung, so daß Ehen nur mit Einwilligung der regligösen Hierarchien 
geschlossen werden konnten. Insbesondere bei Ehen zwischen Angehörigen 
unterschiedlicher Konfessionen führte dies zu Problemen.171 Das konfessionelle System 

                                                 
169 Milton J. Esman, Economic Performance and Ethnic Conflict, in: Joseph V. Montville (Hg.) Conflict 

and peacemaking in multiethnic societies (New York 1991) 477-489. Eine empirische Studie zeigt, 
daß die Sunniten in ihren Sympathien sehr stark nach wirtschaftlichen Kriterien gespalten waren. 
Während die unteren Schichten der Sunniten in Saida eher mit den Palästinenser sympatieren, sah 
sich die Oberschicht den Maroniten näher und beteiligte sich weniger am Krieg, s. Hilal Khashan, 
Monte Palmer, The Economic Basis of Civil Conflict: A Survey Analysis of Sunnite Muslims, in: 
Tawfic E. Farah (Hg.) Political Behaviour in the Arab States (Boulder, Col. 1983) 67-81. 

170  Walker Connor, Ethnonationalism. The Quest for Understanding (Princeton, 1994), 145-164. 
171  Im Islam ist eine Ehe zwischen einem muslimischen Mann und einer Frau der anderen beiden 

anerkannten monotheistischen Religionen (Christentum und Judentum) zulässig. Eine muslimische 



161 

des Libanon hat die Rolle der Religion sowohl im Rechts-, wie auch politischen System 
gestärkt. In Bosnien wurde die Religion als politische Komponente während des 2. 
Jugoslawien unterdrückt. Da, wie erwähnt, die unterschiedliche Religionszugehörigkeit 
jedoch das Hauptmerkmal der Nationen Bosniens ist, blieb der indirekte Einfluß der 
Kirche auf die Politik bestehen. 

3.4.1. Bosnien-Herzegowina 

Zwei der wichtigsten Religionen in Bosnien, die katholische und die serbisch-orthodoxe 
Kirche, können nicht ohne die religiöse Entwicklung in den jeweiligen 
Nachbarrepubliken, Serbien und Kroatien verstanden werden. Die wichtigsten Impulse 
kam aus den beiden Republiken und wurden meist erst später in Bosnien vollzogen. Der 
Islam kann in Bosnien weitgehend autonom betrachtet werden, da die Beziehungen zu 
anderen islamischen Staaten weitaus weniger intensiv waren.  

Islam 

Für die Muslime besteht eine Einheit zwischen Nation und Religion in Bosnien. Aus 
dem Umstand, daß es jedoch weltweit fast eine Milliarde Muslime gibt, resultiert jedoch 
in Komplikationen für die nationale Identität.  

In den letzten beiden Jahrzehnten kommunistischer Herrschaft war die Lage für den 
Islam sehr günstig. In dieser Zeit wurden viele neue Moscheen gebaut. Zwischen 1945 
und der Mitte der achtziger Jahre wurden über Tausend Moscheen und religiöse 
Gebäude errichtet. Der Reis-ul-ulema Naim Effendi Hadžiabić erklärte 1977, daß der 
islamische Klerus sich noch nie in einer besseren materiellen Verfassung befunden 
hätte.  

Die islamische Geistlichkeit erhielt das Geld von der Bevölkerung und von der 
kommunistischen Partei. Diese finanzierte zwei Drittel zur Renovierung der Gazi 
Husrefbeg Moschee in Sarajevo und förderte Veröffentlichungen mit islamischen 
Themen. In dieser Zeit kam es zu einer Kooperation der kommunistischen Parteielite 
mit der religiösen Elite. Säkulare Muslime unterstützten diese Kooperation mit der 
Absicht, die nationale Identität der bosnischen Muslime zu festigen.172  

1980 erhielten in Jugoslawien 120.000 Kinder islamischen Religionsunterricht auf 
Grundschulebene. Neben den religiösen Schulen wurde 1977 in Sarajevo eine 
islamische Theologiefakultät an der Universität gegründet.173 

Einige Muslime in Bosnien nahmen an der Hajj
174

 teil. Die Zahl lag 1979 bei etwa 500 
Teilnehmern. In den achtziger Jahren stieg sie auf über 1.000.175 Mit der zunehmenden 

                                                                                                                                    

Frau darf jedoch nicht einen Christen oder Juden heiraten. Ähnliche Einschränkungen finden sich 
bei allen anderen Konfessionen auch. Zum unterschiedlichen Zivilrecht s. Rabbath, La Formation du 
Liban Politique et Constitutionnel, 93-137. 

172 Friedman, The Bosnian Muslims, 189.  
173 Sabrina Petra Ramet, Balkan Babel. The Disintegration of Yugoslavia from the Death of Tito to 

Ethnic War (Boulder, Col. 1996) 188. 
174 Eine der fünf Grundelemente des islamischen Glaubens: Die Pilgerfahrt nach Mecca und Medina. 
175 Die Zahlenangaben schwanken zwischen 1.000 und 3.000 vgl. Friedman, The Bosnian Muslims, 

190; Jens Reuter, Islam in Jugoslawien in der Offensive, Südosteuropa, Nr. 9/1984, Jhrg. 33, 483. 



162 

Anerkennung des Islam trat jedoch auch der Widerspruch zwischen Kommunismus und 
Islam deutlicher hervor. Genauso wie der Kommunismus bietet der Islam eine 
umfassende Lehre an, die beansprucht, den menschlichen Alltag in seiner Gesamtheit zu 
regeln.176  

Durch jugoslawische Theologiestudenten in islamischen Ländern (insbesondere in 
Kairo, Bagdad, Riad, Algier und Tunis) gelangten panislamische Konzepte verstärkt ins 
Land. Die meisten Rückkehrer fanden Beschäftigung in der religiösen Hierarchie der 
Muslime Jugoslawiens. Diese neue Elite verbreitete ein religiöses Selbstbewußtsein, das 
seit dem Ende der osmanischen Herrschaft in Bosnien unbekannt war. Der Staat und der 
Bund der Kommunisten unterschied zwischen drei Strömungen des Islams in 
Jugoslawien: Die erste unterstützt das Zusammenleben mit anderen Religionen in jeder 
Gesellschaft, auch einer sozialistischen. Die zweite Strömung strebt eine Einheit aller 
Muslime an, während die dritte Richtung den Islam über andere Ordnungen (Nation und 
Sozialismus) und Religionen stellt. Die letzten beiden Bewegungen wurden vom Staat 
als Bedrohung angesehen und dementsprechend bekämpft.177 

So begann am 10. April 1983 ein Prozeß gegen 13 Muslime, unter anderen der spätere 
bosnische Präsident Alija Izetbegović. Sie wurden wegen feindlicher 
„konterrevolutionärer“ Aktivitäten angeklagt. Den muslimischen Aktivisten wurde zur 
Last gelegt, gegen die jugoslawische „Brüderlichkeit und Einigkeit“ agiert und die 
Gleichheit der Nationen in Frage gestellt zu haben. Weiterhin wurde ihnen vorgeworfen, 
die Unvereinbarkeit von Islam und Kommunismus zu propagieren. Ein wichtiger 
„Beweis“ war die „Islamische Deklaration“ von Alija Izetbegović, die er bereits 1970 
verfaßt hatte. Sie setzte sich namentlich weder mit Jugoslawien noch mit Bosnien 
auseinander, sondern richtet sich an die gesamte islamische Umma (Gemeinschaft). Der 
Inhalt entspricht vielen anderen Pamphleten und Deklarationen, die seit den fünfziger 
Jahren in der muslimischen Welt zirkulierten. Sie brachte den Willen zum Ausdruck, 
den Islam als Gesellschafts- und Staatsform in muslimischen Ländern einzuführen. 
Ungewöhnlich an dieser Deklaration war lediglich das Herkunftsland Jugoslawien. 
Diese Deklaration, so wie auch der politische Islam, gewann insgesamt wenig 
Unterstützung unter der muslimischen Bevölkerung Bosniens. Im August 1983 wurden 
die Angeklagten mit Haftstrafen zwischen 10 Monaten und 15 Jahren bestraft. Alle 
wurden jedoch 1988 amnestiert.178 

Anfang der achtziger Jahre kamen auch die islamischen Medien in Jugoslawien unter 
Kritik. So wurde der größten Zeitung der islamischen Glaubensgemeinschaft Preporod 

(Wiedergeburt) vorgeworfen, sich gegen den Staat und die Gesellschaft zu stellen. Die 
Parteizeitung Borba kritisierte: „Alle diese Artikel haben zum Ziel, den Islam nicht nur 
als Religion darzustellen, sondern auch als Lebensweise und Gesellschaftssystem, das 
sich für die Einheit aller Muslime einsetzt, gleichzeitig soll die islamische Gemeinschaft 
als staatsbildende Kraft erscheinen.“179 

                                                 
176 Friedman, The Bosnian Muslims, 191. 
177 Reuter, Islam in Jugoslawien in der Offensive, 483 f. 
178 Alija Izetbegović, The Islamic Declaration: A Programme for the Islamization of Muslims and the 

Muslim Peoples, in: South Slav Journal, Spring 1983, Nr. 6, 56-89. 
179 zitiert nach: Reuter, Islam in Jugoslawien in der Offensive, 490. 



163 

Die Islamische Glaubensgemeinde nahm trotz solcher Vorwürfe kaum Stellung zu 
politischen Ereignissen. Während die katholische Kirche eng mit den Staatsorganen in 
Slowenien und Kroatien zusammenarbeitete und in Serbien eine Allianz zwischen 
Verwaltung und serbisch-orthodoxer Kirche zum Thema Kosovo entstand, kam es zu 
keinen Verbindungen mit der Politik bei der Islamischen Gemeinde. Dies läßt sich auf 
zwei Faktoren zurückführen: Die Verwaltung und der Bund der Kommunisten waren in 
Bosnien (und im Kosovo) dogmatischer als in den anderen Republiken und lehnten eine 
Zusammenarbeit mit Religionseinrichtungen stärker ab. Weiterhin war der Islam nicht 
die dominante Religion einer Republik, so daß der multinationale und multireligiöse 
Charakter Bosniens eine derartige Allianz verhinderte. Die islamische Gemeinde 
bemüht sich z.B. nicht um die offizielle Einführung religiöser Feiertage, wie es die 
anderen Glaubensrichtungen taten.180 Im Gegensatz zu anderen religiösen Zeitungen 
beschäftigte sich Preporod, das islamische Organ, kaum mit politischen oder sozialen 
Themen.  

Das stärkere muslimische Selbstbewußtsein löste Mitte der achtziger Jahre in 
Jugoslawien Ängste unter den anderen Nationen und der kommunistischen Elite aus. 
Diese wurden gezielt von serbischer, aber auch von kroatischer Seite geschürt. Ramet 
beschreibt sehr eindrucksvoll, wie Ende der achtziger Jahre in Serbien anti-muslimische 
Verschwörungstheorien kursierten. Den bosnischen Muslimen wurde die Absicht 
unterstellt, gemeinsam mit den Albanern des Kosovo Serbien benachteiligen zu wollen. 
Sie zitiert den Psychiater und ersten Führer der SDS, der serbischen Partei in Kroatien, 
Jovan Rašković. Dieser behauptet, daß die Muslime in der analen Entwicklungsphase 
steckengeblieben seien.181 Diese Ängste werden nach wie vor geschürt, so schrieb die 
von der größten amerikanisch-serbischen Organisation, dem Serbian Unity Congress, 
herausgegebenen Zeitung Unity Herald/Glas Sabora im August 1996: „...they [die 
Islamisten] seem to consider the Bosnian jihad as the first step in the reversal of the 
historic defeat of Ottoman armies at the gates of Vienna in 1683.“182 

Mit den freien Wahlen 1990 gewann die islamische Gemeinde eine neue Freiheit. 
Während bisher der Reis-ul-ulema von der kommunistischen Partei bestimmt wurde, 
wählte im März 1991 ein 96 Personen umfassendes Wahlgremium der muslimischen 
Glaubensgemeinde diesen Würdenträger. Gewählt wurde Jakob Selimoški, ein 
mazedonischer Muslime. Neben der religiösen Unabhängigkeit erhielt der Islam durch 
den Wahlerfolg der muslimischen Partei SDA weitere Förderung.183 

Seit Beginn des Jahrhunderts besaßen bosnische Muslime Kontakte mit Panislamischen 
Bewegungen (Amin al-Husayni und Sakib Arslam) und gehörten islamischen 
Organisationen außerhalb Bosniens an. Bosnische Delegationen nahmen regelmäßig an 
Sitzungen der Organisation der Islamischen Konferenz teil. Die Organisation unter 
saudi-arabischer Dominanz bemüht sich um einen Dialog islamischer Länder.  

                                                 
180 Während die serbisch-orthodoxe Kirche 1989 mit der KP den 600. Jahrstag der Schlacht am 

Amselfeld gedacht, wäre eine ähnliche Feier auf muslimscher Seite (z.B. 500. Jahrestag der 
osmanischen Herrschaft) undenkbar. 

181 Ramet, Balkan Babel, 185, 189-191. 
182 Vojin Joksimovich, Bosnia:Is the Dayton Settlement Working? in: Unity Herald/Glas Sabora, 

22.8.1996, http://www.suc.org/sucinfo/conventions/seventh/unity-herald/vojin.html. 
183 Ramet, Balkan Babel, 193. 



164 

Die Kontakte zwischen islamischen Ländern und den bosnischen Muslimen 
intensivierten sich mit der Präsidentschaft von Alija Izetbegović ab Ende 1990. Kurz 
nach dem Referendum über die Souveränität Bosniens traf Izetbegović bei seiner 
Pilgerfahrt nach Mekka mit dem saudischen König Fahd zusammen.  

Neben der finanziellen Unterstützung der bosnischen Regierung und von Flüchtlingen 
beschränkte sich die Unterstützung Bosniens während des Krieges durch die meisten 
islamischen Länder (insbesondere Saudi-Arabien) jedoch zunächst auf verbale 
Verurteilungen der Serben. Mit dem weiteren Verlauf des Krieges und den Niederlagen 
der Muslime verstärkte sich die Unterstützung durch islamische Länder. Diese trugen 
insbesondere zum Ausschluß der Bundesrepublik Jugoslawien aus der UNO und der 
Blockfreienbewegung bei. Später folgte die Forderung nach der Aufhebung des 
Waffenembargos und einer militärischen Intervention in Bosnien. Dieses verstärkte 
Engagement islamischer Länder ging in erster Linie auf den Iran zurück, der an der 
Stelle von Saudi Arabien eine Vorreiterrolle zur Unterstützung Bosnien übernahm. 
Neben der diplomatischen Aktivität versorgte der Iran die Regierung Bosniens mit 
Waffen und mit freiwilligen Kämpfern. Da der Iran dem schiitischen Flügel des Islam 
anhängt, während die bosnischen Muslime Sunniten sind, ist eine religiöse Kooperation 
und ein größerer Einfluß auf die Bevölkerung nicht wahrscheinlich. Die mindestens 
1.000 sunnitischen Mujahideen, die in Bosnien kämpften, hatten einen größeren Einfluß, 
blieben jedoch auch meist aus der bosnischen Gesellschaft ausgegrenzt. Die meisten 
kämpften zuvor in Afghanistan gegen die kommunistische Regierung. Sie sind 
mehrheitlich Sunniten und könnten deshalb eine größere religiöse Rolle in Bosnien 
spielen, als der Iran. 

Insgesamt blieb der Einfluß der islamischen Welt auf Bosnien während des Krieges 
begrenzt. Die pro-westliche Orientierung einiger religiöser Staaten (Saudi-Arabien) oder 
von Ländern mit regionalem Interesse (Türkei) verhinderte ein starkes Engagement in 
Bosnien. Dem Iran machte neben den eigenen wirtschaftlichen Schwierigkeiten die 
innerislamische Bruchlinie zwischen Schiiten und Sunniten ein größeres Engagement 
unmöglich.184 

Römisch-Katholische Kirche 

Von allen Beziehungen zwischen Religion und dem kommunistischen Regime 
gestalteten sich jene mit der katholischen Kirche am schwierigsten. Grund dieser 
Spannungen war die angebliche Kollaboration der Kirche mit dem Ustaša-Staat. 
Während des 2. Weltkriegs arbeiteten es zwar Geistliche mit dem faschistischen Regime 
zusammen, gleichermaßen gab es jedoch auch pro-jugoslawische katholische 
Würdenträger. Letztere sahen sich in der Tradition des Bischof Strossmayer (vgl. 
Kapitel 2.2.1). In der katholischen Kirche bestand weiterhin einen pro-kroatischen 
Flügel, der jedoch nicht unbedingt die Ustaše unterstützte. Die umstrittene Leitfigur 
dieses Teils der Kirche war der Erzbischof Alojzije Stepinac. Obwohl er dem 
„Unabhängigen Kroatien“ kritisch gegenüberstand wurde Stepinac im September 1945 

                                                 
184 Tetsuya Sahara, The Islamic World and the Bosnian Crisis, in: Current History, November 1994, Nr. 

586, Jhrg. 93, 386-389. Zur Entwicklung des Islam während des Krieges s. auch Darko Pavičić, 
Nismo ni Turci ni Arapi - mi smo Evropljani [Wir sind weder Türken noch Araber - wir sind 
Europäer], in: Novi Danas, 24.8.1992, 26-28, zitiert nach: Osteuropa, Februar 1993, Jhrg. 43, A97-
A102. 



165 

verhaftet und der Kollaboration angeklagt. Der eigentliche Grund für den Prozeß gegen 
ihn lag jedoch in seiner Kritik der kommunistischen Religionspolitik. So lehnte er einen 
von der KP geforderten Bruch mit dem Vatikan ab. Er wurde zu 16 Jahren Arbeitslager 
verurteilt. Obwohl er bereits 1951 von Tito entlassen wurde, um die Beziehungen mit 
dem Vatikan zu verbessern, blieb seine Rehabilitation ein zentraler Streitpunkt in den 
Beziehungen zwischen Kirche und Staat.  

Die erste Phase der kommunistischen Herrschaft bis 1953 war auch die schwierigste 
Zeit für die Kirche. Katholische Schulen und Krankenhäuser wurden geschlossen. 
Weiterhin durften fast keine katholische Publikationen erscheinen. 1953 garantierte eine 
Gesetz über den rechtlichen Status der Religionsgemeinschaften ein Mindestmaß an 
Freiheit. Nachdem 1966 der Vatikan und Jugoslawien diplomatische Beziehungen 
aufnahmen und die jugoslawische Regierung die freie Religionsausübung der 
katholischen Kirche garantierte, verbesserte sich die Lage der Kirche weiter.185 

Die achtziger Jahre waren von einer Liberalisierung der Beziehungen zwischen Staat 
und Kirche geprägt. Zugleich nahm die anti-katholische Propaganda von Seiten 
serbischer Nationalisten zu. Im Memorandum der Serbischen Akademie der 
Wissenschaft (vgl. Kapitel 3.6.1.) und in serbischen Romanen und wissenschaftlichen 
Werken186 wird die Katholische Kirche und der Vatikan als Teil einer anti-serbischen 
Verschwörung dargestellt. Der Bund der Kommunisten Kroatiens blieb auf einer 
orthodoxen kommunistischen Linie und näherte sich nicht der Kirche an (im Gegensatz 
zu den Beziehungen der serbischen KP mit der serbisch-orthodoxen Kirche). Stattdessen 
griffen die kroatischen Kommunisten beide Kirchen, die katholische und die serbisch-
orthodoxe Kirche an und bezichtigten sie des „Klerikalnationalismus“.  

Ende der achtziger Jahre wurden jedoch auch innerhalb der katholischen Kirche 
nationalistische Töne laut. So sprach sich der Erzbischof von Zagreb, Franjo Kuharić, 
für das historische und natürliche Recht der Kroaten auf Souveränität aus. Eine 
kroatische Bischofsversammlung in Djakovo wehrte sich 1989 gegen einen angeblichen 
psychologischen Terror gegen die Kroaten und setzt sich für freie Wahlen und eine 
Konföderalisierung Jugoslawiens ein. Diese politische Linie entsprach weitgehend jener 
der sich neu formierenden Parteien in Slowenien und Kroatien. Die Spannungen mit der 
serbisch-orthodoxen Kirche verstärkten sich, nachdem die katholische Kirche die 
Albaner im Kosovo unterstützte und sich gegen die serbische Unterdrückung aussprach.  

Am 10. Februar 1990 jährte sich der Todestag des Kardinal Stepinac zum dreißigsten 
Mal. Diese Gelegenheit nutzte die Kirche, um ihre Sicht der kommunistischen Staates 
neu zu definieren. In einem Artikel der katholischen Zeitung Glas koncilia wurde 
Stepinac in Schutz genommen und der Prozeß durch die Kommunisten verurteilt. 
Trotzdem blieb die Kirche mit ihrer Kritik am Bund der Kommunisten bis zu den 
Wahlen vorsichtig. Während die höheren Würdenträger der Kirche eine Parteinahme 
ablehnten, wurden viele Priester und Mönche in der Zeit vor den Wahlen politisch aktiv. 
Am Gründungsparteitag der HDZ im Februar 1990 nahmen einige Geistliche teil. Drei 
Priester wurden sogar in Ämter der Partei gewählt. Der katholische Charakter der Partei 
weckte Sympathien innerhalb der katholischen Hierarchie, die von Tudjman bewußt 
mobilisiert wurden. So nahm er während des Parteitages demonstrativ an einer Messe 

                                                 
185 Ramet, Balkan Babel, 135-147. 
186 s. z.B. Vladimir Dedijer, Jasenovac - das jugoslawische Auschwitz und der Vatikan (Freiburg 1988). 



166 

teil. Einige Priester setzten sich vor den Wahlen auch für das Wahlrecht von Exilkroaten 
in Deutschland ein (Die HDZ führte später das Wahlrecht für „Auslandskroaten“ ein). 
Nach den Wahlen wurde die Nähe zwischen der Kirche und der HDZ größer, so daß die 
Bischöfe die Wahlergebnisse im April 1990 begrüßten. Das neue Parlament begann 
auch die neue Sitzungsperiode mit einer Messe in der Kathedrale, an der die meisten 
Abgeordneten teilnahmen. Von diesem Zeitpunkt an reagierte die Kirche auf die anti-
katholische Propaganda in Serbien mit ähnlichen Artikeln und Aussagen gegen die 
serbisch-orthodoxe Kirche. Ähnlich wie die serbisch-orthodoxe Kirche war sie hin und 
her gerissen zwischen dem neuen Nationalismus und dem Versuch einen Krieg zu 
verhindern. So protestierte sie gegen Zerstörungen serbisch-orthodoxer Kirchen im 
Krieg, hieß zugleich jedoch die Ziele und Politik Franjo Tudjman für gut. Der 
verstorbene Kardinal Stepinac wurde in Folge 1992 vom kroatischen Parlament 
rehabilitiert.187 

In Bosnien stellten sich die Beziehungen zwischen Kirche und Republiksführung in den 
achtziger Jahren schwieriger dar als in Kroatien. Der Bund der Kommunisten war in 
Bosnien stets darum bemüht, die Balance zwischen Nationen aufrecht zu erhalten, 
Privilegien oder Besserbehandlung einer Religionsgemeinschaft wurden vermieden.  

Ein bedeutendes Ereignis für die katholische Kirche in Bosnien war die 
„Marienerscheinung“ von Medjugorije. Sechs katholische Kinder behaupteten, daß 
ihnen „Maria“ in der Nähe diese kleinen Dorfes bei Mostar am 24. Juni 1981 erschienen 
ist. Die angeblichen Visionen verursachten einen großen Pilgerstrom in das Dorf. So 
hatten bis 1988 bereits 10 Millionen Pilger Medjugorije besucht. Diese „Erscheinungen“ 
standen in engem Zusammenhang mit Versuchen der Franziskaner, die ihren vormals 
großen Einfluß in Bosnien langsam verloren, eine Übernahme ihrer Pfarrbezirke durch 
die katholische Diözese zu verhindern. Der Vatikan blieb den Erscheinungen gegenüber 
skeptisch, bis heute wurde das „Wunder“ weder abgelehnt noch anerkannt. Solche 
„Wunder“ stehen diese „Wunder“ oft in Zusammenhang mit Krisen und Konflikten. Mit 
Sicherheit hat die Marienerscheinung von Medjugorije dazu beigetragen, die Einheit der 
Katholiken in der Herzegowina herzustellen und das Selbstbewußtsein der 
herzegowinischen Kroaten zu stärken.188  

Die Spannungen der Kirche zur bosnischen Republiksführung wurden 1987 deutlich, als 
in Mostar ein theologisches Institut eingerichtet wurde. Obwohl es in anderen 
Republiken vergleichbare Einrichtungen gab, wurde das Institut noch im selben Jahr von 
der bosnischen Führung verboten. Die Begründung waren die Religionsgesetze der 
Republik, die keine Erziehungseinrichtungen außer zur Ausbildung von Geistlichen 
zuließ. Im Rahmen der Förderalisierung fiel die Kompetenz der Religionen den 
Republiken zu. Bosnien verabschiedete 1977 ein Gesetz für die 
Religionsgemeinschaften, das strenger als das vorhergehende Bundesgesetz war.189 

                                                 
187 Jure Kristo, The Catholic Church in a Time of Crisis, in: Sabrian Petra Ramet, Ljubiša S. 

Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered Community 
(Boulder, Col./San Francisco/Oxford 1995) 431-450. 

188 Ramet, Balkan Babel, 156 f. Mehr zum Thema Medjugorije und der Bedeutung des „Wunders“ 
siehe Mart Bax, Medjugorije‘s Little War; Barbarization in a Bosnian Pilgramage Centre, 
unveröffentlichtes Manuskript und Mart Bax, The Saints of Gomila. Ritual and Violence in a 
Yugoslav Peasant Community. Ethnologia Europaea,1992, Nr. 1, Jhrg. 22, 17-31.  

189 Ramet, Balkan Babel, 148 f. 



167 

In dem Bewußtsein Rückdeckung aus Zagreb zu erhalten, wurde die katholische Kirche 
nach den Wahlen in Kroatien in Bosnien aktiv. Sie verlangte die Aufhebung des 
Verfassungsverbots für religiöse und nationale Organisationen. Nach der Gründung der 
HDZ in Bosnien arbeitete die katholische Kirche eng Partei zusammen, da diese als 
einzige nennenswerte Vertretung der Kroaten in Bosnien agierte. Mit Kriegsbeginn 
setzte sich die Kirche jedoch vermehrt für humanitäre Hilfe in Bosnien ein und 
versorgte mit ihren Hilfsorganisationen nicht nur Katholiken sondern auch Angehörige 
anderer Konfessionen.190 

In der katholische Kirche bestanden bis zum 2. Weltkrieg zwei Flügel der 
Nationalbewegung: Die eine Richtung unterstützte Jugoslawismus im Sinne 
Strossmayers, während der andere Flügel sich für einen exklusiven kroatischen 
Nationalismus einsetzte. Ebenso wie der serbische Zentralismus der Zwischenkriegszeit 
und der Ustaša-Staat verdrängte der kommunistische Staat durch seine schlechte 
Behandlung der katholischen Kirche den pro-jugoslawischen Flügel. Obwohl die Kirche 
nicht geschlossen hinter Tudjman stand oder die kroatische Politik in Bosnien 
unterstützte, besaß der exklusive kroatische Nationalismus die Vorherrschaft in der 
Geistlichkeit. Diese enge Verknüpfung von Kirche und Nation erschwerte eine 
ausgleichende Rolle der Kirche nach den freien Wahlen 1990.191 Dieses Dilemma läßt 
sich auch bei der serbisch-orthodoxen Kirche finden.  

Serbisch-Orthodoxe Kirche 

Stärker als bei den anderen Religionen Bosniens und Jugoslawiens ist die serbisch-
orthodoxe Religion mit einer Nation verbunden. Die serbisch-orthodoxe Kirche stand 
im Lauf der letzten beiden Jahrhunderte meist hinter den großserbischen Bewegungen. 
Die Errichtung des Königreichs Jugoslawien wurde von seiten der Kirche als Erreichung 
dieses Zieles gesehen. Trotz einer vergleichbaren Lage unter der kommunistischen 
Herrschaft kam es im kommunistischen Jugoslawien es nicht zu einer Annäherung 
zwischen der katholischen und der orthodoxen Kirche.  

In keinem anderen Land Südosteuropas wurde die Kirche durch den Weltkrieg so stark 
geschwächt, wie die serbisch-orthodoxe Kirche in Jugoslawien. Trotzdem gelang es 
dem kommunistischen Staat nicht, die Kirche zu kontrollieren. Sie wurde an den Rand 
der Gesellschaft gedrängt, konnte dort aber eine durchaus kritische Rolle übernehmen. 
Ekkehart Kraft bezeichnet ihre Linie als „loyale Opposition“.192 Das Verhältnis zum 
kommunistischen Staat blieb jedoch gespalten. Einerseits kooperierte sie mit diesem 
und unterstützte ihn in nationalpolitischen Bereichen, andrerseits gab es einzelne 
Reibungen. Die Autokephalie der mazedonisch-orthodoxen Kirche Anfang der 

                                                 
190 Kristo, The Catholic Church in a Time of Crisis, 441, 444 f. 
191 Pedro Ramet, From Strossmayer to Stepinac: Croatian National Ideology and Catholicism, in: 

Canadian Review of Studies in Nationalism, Spring 1985, Nr. 1, Jhrg. XII, 123-139. Ramet sieht 
bereits 1985 die Bedrohung der kommunistischen Herrschaft durch einen neuen kroatischen 
Nationalismus gemeinsam mit der katholischen Kirche. 

192 Ekkehart Kraft, Kirche und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre: Die Serbisch 
Orthodoxe Kirche, in: Südosteuropa, Nr. 1/1992, Jhrg. 41, 53. 



168 

sechziger Jahre störte das Verhältnis.193 Nach der angeblichen Marienerscheinung in 
Medjugorije in der Herzegowina 1981 verstärkte der Staat seine antikirchliche Politik. 
Obwohl das „Wunder“ der weinenden Maria nur für die katholische Kirche von 
Bedeutung war, wurde auch die serbisch-orthodoxe Kirche kritisiert. Der 
Präsidiumssekretär des ZK in Bosnien bezeichnete die serbisch-orthodoxe Kirche als 
„Brutstätten pro-faschistischer Organisationen und Ćetnik-Zellen“.194 

Im Gegensatz zur katholischen Kirche und der islamischen Glaubensgemeinde hatte die 
serbisch-orthodoxe Kirche Schwierigkeiten, den Bau von neuen Kirchen durchzusetzen. 
Ein Zeichen des sich ändernden Klimas war 1984 die Erlaubnis der Behörden, die 
Kirche Svetog Sava in Belgrad weiterbauen zu dürfen. Der Baubeginn dieser 
monumentalen Kirche lag am Ende der Zwischenkriegszeit, das Gebäude wurde jedoch 
bis heute nicht fertiggestellt.  

Zur Weihung des Fundaments dieser größten orthodoxen Kirche des Balkans kamen im 
Mai 1985 30.000 Menschen. Weitere 100.000 Menschen nahmen an gleichzeitigen 
Gottesdiensten in anderen serbisch-orthodoxen Kirchen teil. In dieser Zeit wurden 
Umbauten und Erweiterungen an anderen Kirchen genehmigt. Zugleich durften 
Gläubige ungehindert in der Jugendorganisation der KP aktiv sein. Die serbisch-
orthodoxe Kirche übte verhaltene Kritik an dem fehlenden Schutz der Kirche durch die 
Behörden im Kosovo und stieß auf Unterstützung der serbischen Medien.195  

Die serbisch-orthodoxe Kirche in Serbien ist weniger als religiöse, sondern vielmehr als 
kulturelle Einrichtung zu verstehen. Sie reflektiert die Stimmungen in der serbischen 
Gesellschaft. Ein zentrales Motiv im Selbstverständnis der serbischen 
Nationalbewegung, auch der serbisch-orthodoxen Kirche ist die Opferrolle. Die 
vermeintliche Verfolgung durch Albaner im Kosovo ist lediglich die Fortsetzung eines 
Geschichtsbildes, das sich seit der Schlacht am Amselfeld durch die serbische 
Geschichtsschreibung zieht. Die Kirche spielt in der Erhaltung dieses Motivs eine 
zentrale Rolle. Jedoch erst Mitte der achtziger Jahre gelang es der serbisch-orthodoxen 
Kirche dieses Geschichtsbild wieder öffentlich darzustellen.196  

Diese Entwicklung hing eng mit der Machtübernahme Milošević's zusammen. Unter 
seiner Herrschaft verbesserte sich die Stellung der serbisch-orthodoxen Kirche 
dramatisch. Jedoch bereits sein Vorgänger, der serbische Parteichef und spätere 
serbische Präsident Stambolić hatte sich um eine Annäherung zwischen Staat und 
Kirche bemüht. Dies erfolgte allerdings auf einer bescheideneren Ebene als bei seinem 
Nachfolger. Das neue Verhältnis zwischen Kirche und Staat zeigt sich zum Beispiel bei 

                                                 
193 Autokephlie ist die Unabhängig einer orthodoxen Kirche, hierzu s. Katrin Völkl, 

Makedonien/Mazedonien in: Michael Weithmann (Hg.) Der ruhelose Balkan (München 1993) 240-
242. 

194 Dionisie Ghermani, Orthodoxe Kirchen in Südosteuropa, Zwischen Anpassung und Auflehnung, in: 
Südosteuropa, Nr. 11-12/1984, Jhrg. 33, 626 f. 

195 Ramet, Balkan Babel, 179; Kraft, Kirche und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre, 
55. 

196 Hierzu s. Jasna Dragović, Serbian Nationalism in the 19th Century, in: Dialogue, Decembre 1995, 
Nr. 16, Jhrg. 4, 42 f.; Sabrina Petra Ramet, The Serbian Church and the Serbian Nation, in: Sabrian 
Petra Ramet, Ljubiša S. Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia. Politics, Economic and Culture in a 
Shattered Community (Boulder, Col./San Francisco/Oxford 1995) 108 f. 



169 

den Massenkundgebungen im Sommer 1988, bei denen Bilder von Milošević neben 
jenen des Patriarchen German getragen wurden. Auf offizieller Ebene begann eine 
Kooperation bei der gemeinsamen Gedenkfeier am 600. Jahrestag der Schlacht am 
Amselfeld 1989. Im selben Jahr durfte die Zeitung der serbisch-orthodoxen Kirche, 
Pravoslavlje, erstmals an Zeitungsständen verkauft werden. Das orthodoxe 
Weihnachtsfest wurde 1990 erstmals seit vier Jahrzehnten in Belgrad öffentlich 
begangen. Zur gleichen Zeit wurde der Marxismus-Unterricht in den Schulen durch 
Religionsunterricht ersetzt. Die Medien lobten zugleich die Rolle der serbisch-
orthodoxen Kirche für ihren Dienst an der serbischen Nation.197 

Stärker noch als die kommunistische Regierung stellten sich nationalistische Politiker 
aus der Opposition hinter die Kirche (Jovan Rašković, Radovan Karadžić und Vuk 
Drašković). Da sich die Regierung weiterhin weigerte, Weihnachten als offiziellen 
Feiertag einzuführen und die Stellung der serbisch-orthodoxen Kirche im Kosovo mit 
Aufhebung der Autonomie nicht wirklich besser wurde, kühlten die Beziehungen zu 
Milošević ab. 1990 wurde der seit über dreißig Jahren amtierende Patriarch German 
durch Pavle abgelöst. Dieser nützte den größeren Spielraum der Kirche besser und setzte 
sich für die Demokratisierung Serbiens ein. Seine Stellungnahme vor den 1. Wahlen im 
Dezember 1990 läßt sich als Wahlempfehlung für die Opposition lesen: „Inwieweit die 
serbische Nation den selbsterwählten Protagonisten des bestehenden Regimes Vertrauen 
zeigen wird, wird dies ein Zeichen dafür sein, daß sie freiwillig Bolschewismus und 
Titoismus als ihr Schicksal annehmen, daß sie ein Regime und eine Ideologie gutheißt, 
über die sich heute die ganze Welt schämt. In diesem Fall wird sie sowohl in 
Jugoslawien wie auch in der ganzen Welt isoliert bleiben.“198 Neben der 
nationalistischen Opposition in Serbien bzw. der SDS, die an der Regierung in Bosnien 
beteiligt war, unterstützte die serbisch-orthodoxe Kirche den jugoslawischen 
Thronfolger Aleksandar Karadjordjević, der in Großbritannien im Exil lebt.  

Mit dem Kriegsausbruch in Kroatien und später in Bosnien kam die gespaltene Position 
der orthodoxen Kirche deutlich zum Ausdruck. Sie betonte oft die Sinnlosigkeit einer 
gewaltsamen Konfliktlösung und bemühte sich um einen Dialog mit der katholischen 
Kirche und der islamischen Glaubensgemeinschaft. Bei einem Treffen mit serbischen 
Parteien aus Kroatien, Bosnien und Serbien erinnerten die Kirchenführer die Parteien 
daran, daß die wirklichen Schwierigkeiten auf wirtschaftlicher und nicht auf nationaler 
Ebene lägen. Der Bischof von Nordwestbosnien rief die Bevölkerung auf, die serbischen 
Politiker in Bosnien zu ignorieren und nicht in Häuser vertriebener Muslime und 
Kroaten einzuziehen. Trotz dieser Bemühungen um Besonnenheit gab die serbisch-
orthodoxe Kirche unterstützende Signale an die kriegführenden Nationalisten ab. So 
nahm der Bischof Lukijan (Eparchie Osijek-Baranja) Waffensegnungen vor, während 
Patriarch Pavle bei etlichen Gelegenheiten auf die Schuld der Kroaten im 2. Weltkrieg 
hinwies und somit indirekt die Verbrechen auf serbischer Seite rechtfertigte. 

                                                 
197 Ramet, Balkan Babel, 179-181; Slobodan Reljić, Veština vladanja [Die Kunst des Herrschens], in: 

NIN, 8.5.1992, S. 22-24, zitiert nach: Osteuropa, September 1992, Jhrg. 42, A520 und Kraft, Kirche 
und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre, 57 f. 

198 zitiert nach: Kraft, Kirche und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre, 63. 



170 

Insbesondere Patriarch Pavle entfremdete viele moderate Serben durch seine fehlende 
Abgrenzung zu extremen Nationalisten (wie Karadžić und Arkan).199  

Als Nationalkirche war sie in den achtziger Jahren ein wichtiger Motor bei der Re-
nationalisierung der Bevölkerung. Die enge Bindung an Milošević und später an die 
SDS in Bosnien brachte sie in ein Dilemma: Ihre neue Stärke verdankte sie der Führung, 
die den Krieg begonnen hatte. Obwohl die Kirche sich gelegentlich dagegen wehrte, den 
Krieg in Bosnien als Religionskrieg zu bezeichnen, konnte sie sich nicht von der 
Argumentation der Kriegstreiber loslösen. Sie ließ sich zur Rechtfertigung des Krieges 
mißbrauchen. Zugleich stellte sie sich gegen die gewaltsame Austragung der 
Spannungen. In dieser Lage war es unmöglich, zugleich nationalistisch zu sein und nicht 
ein Kriegstreiber zu werden.200 

3.4.2. Libanon 

Im Libanon sind insgesamt 17 Religionen offiziell anerkannt. Die meisten von ihnen 
sind jedoch zahlenmäßig zu klein, um eine eigenständige politische Rolle zu spielen. 
Sechs Konfessionen dominieren im Libanon. Die maronitische, die griechisch-
orthodoxe und die griechisch-katholische Kirche sind die größten christlichen 
Konfessionen. Die beiden zuletzt genannten bleiben jedoch weit hinter dem Einfluß der 
Maroniten zurück. So spielte der maronitische Patriarch eine zentrale Rolle bei der 
Schaffung des Grand Liban.  

Sunniten, Schiiten und Drusen sind die wichtigsten islamischen Konfessionen. Ihr 
politischer Einfluß blieb lange Zeit hinter jenem der Christen zurück, da unter ihnen nur 
die Drusen eine religiöse Hierarchie besaß, die spezifisch libanesisch war. In den ersten 
Jahrzehnten des unabhängigen Libanon bauten Sunniten und Schiiten eine „Hohen Rat“ 
auf, der ihre Interessen vertrat. 1967 spalteten sich die Schiiten ab und bildeten ihren 
eigenen Rat. Zugleich nahmen religiöse Führer politische Aufgaben direkt und indirekt 
wahr. Viele waren Abgeordnete, Parteiführer und beeinflußten das politische Geschehen 
durch ihre direkte Teilnahme. Parteien, wie die Kata'ib, benötigten ihre Unterstützung, 
um als konfessionellen Gruppierung legitimiert zu sein. Weiterhin dienten religiöse 
Führer oftmals als Vermittler in politischen Auseinandersetzungen. Während des 
Bürgerkrieges gab es sowohl Kriegstreiber als auch religiöse Vertreter, die mäßigend 
auftraten und den konfessionellen Charakter der Auseinandersetzungen bestritten. 
Aufgrund dieses großen Einflusses auf den Staat besteht nach wie vor eine 
konfessionelles System, das eine Säkularisierung des Staates unmöglich gemacht hat.201 

Maroniten 

Die Maroniten dominierten, wie bereits öfters erwähnt, das politische System des 
Libanon. Die maronitische Kirche nützte diesen Einfluß und übte große Macht auf die 
Gläubigen und das gesamte Land aus. Neben zahlreichen Klöstern (über 60) unterhält 
die Kirche viele Schulen und Kulturzentren, die entscheidend an der Prägung einer 

                                                 
199 Ebd., 70-74; Stan Markotich, Serbian Orthodox Church Regains a Limited Political Role, in: 

Transition, 5.4.1996, Nr. 7, Jhrg. 2, 30-32. 
200 Ramet, The Serbian Church and the Serbian Nation, 118 f. 
201  Schiller, Der Bürgerkrieg im Libanon, 28, 52 f. 



171 

maronitisch-libanesischen Identität teilhaben:202 „Most important of all, the church 
functioned as the ‘collective memory‘ of the community, continually reinforcing the 
community‘s sense of identity.“203 Aufgrund der starken Rolle der Kirche konnten die 
Maroniten ihre Identität und Einheit erhalten. In der Zeit rascher wirtschaftlicher und 
sozialer Veränderungen entfernten sich die Sunniten und Schiiten währenddessen von 
ihren traditionellen Vertretern.204 

Die maronitische Kirche übernahm stets eine aktive Rolle in der libanesischen Politik. 
Hierbei bestanden zwei weitgehend autonome Pole innerhalb der kirchlichen Hierarchie. 
Der Patriarch auf der einen und die Mönchsorden auf der anderen Seite. 

Am einflußreichsten waren die maronitischen Patriarchen nach dem 1. Weltkrieg. So 
nahm der damalige Patriarch Hoyek an den Friedensverhandlungen teil und erreichte die 
Schaffung des „Grand Liban“. Während des 1. Bürgerkrieges 1958 stellte sich der 
Patriarch Méouchy gegen Chamoun und trug somit zu dessen Abdankung bei. Die 
Patriarchen vor dem Bürgerkrieg waren wichtig bei der Schaffung von Koalitionen und 
beeinflußten diese Politik aus dem Hintergrund. Patriarch Bulus Khureysh wurde kurz 
vor Kriegsbeginn gewählt und bemühte sich um eine Mäßigung nach dessen Ausbruch. 
Er stammte aus einer weniger einflußreichen Familie und engagierte sich vor 
Kriegsausbruch nur wenig in der Politik. In einem Hirtenbrief im März 1976 führte 
Khureysh den Krieg auf den Materialismus und den Verfall der Moral zurück. Im 
weiteren Kriegsverlauf näherte er sich den Positionen der Front Libanais an und 
bezeichnete die Palästinenser nun als Kriegsursache. Trotzdem blieb er im Verhältnis zu 
den Mönchsorden moderat, kritisierte oftmals die FL und forderte einen starken Staat, 
der alle Milizen entwaffnen solle. Neben persönlichen Gründen wird auch der Druck des 
Vatikan auf den Patriarchen diese moderate Linie bedingt haben. Möglicherweise verlor 
er deswegen an Einfluß und spielte im politischen Leben der Maroniten eine nur 
untergeordnete Rolle.205 

Von größerer Bedeutung als der Patriarch innerhalb der religiösen Hierarchie war der 
libanesische Mönchsorden (L'Ordre Libanais Maronite bzw. L'Ordre des Moines 

Maronites Libanais). Die Mönche besaßen eine zentrale Rolle innerhalb der 
maronitischen Gemeinde, da die Religion (vgl. Kapitel 2.1.2) auf einen Mönch 
zurückgeht und Mönche die Träger der maronitischen Konfession wurden. Somit 
besaßen die Mönche eine größere Beliebtheit in der einfachen Bevölkerung als der 
Patriarch. Zum intellektuellen Mittelpunkt entwickelte sich die Heilige-Geist Universität 
von Kaslik. Innerhalb der Universität bildete sich der sogenannte Kaslik-Kreis, der als 
Vordenker der Maroniten auftrat. In Veröffentlichungen und einem Memorandum 
setzen sie Arabismus und Islam gleich und arbeiten die Organisationsstruktur der Forces 
Libanaises aus. Ohne größere Sympathie für Israel zu äußern greift der Kaslik Kreis 
Linke, Palästinenser und Muslime an. Zudem steht er den Politikern der alten Elite sehr 
kritisch gegenüber, da sie sich nach Meinung dieses Forums nicht genug für den Erhalt 

                                                 
202 zur Gliederung der Maronitischen Kirche s. Helga Anschütz, Paul Harb, Christen im Vorderen 

Orient. Kirchen, Ursprünge, Verbreitung. Eine Dokumentation (=Aktueller Informationsdienst 
Moderner Orient Sondernr. 10, Hamburg 1985) 59 f. 

203  Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 186. 
204  Ebd., 191 f. 
205 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 159-163. 



172 

des Staates eingesetzt haben. Neben diesem Orden gab es noch drei weitere 
einflußreiche Mönchsorden, die alle bis auf einen dem Vatikan direkt unterstellt waren. 
Somit entzogen sie sich den ausgleichenden Bemühungen des Patriarchen.  

Die Versammlung der maronitischen und griechisch-katholischen Ordensoberen stellte 
sich bereits zu Beginn des Krieges hinter die Kata'ib Partei und engagierte in der Front 
Libanais. Der Einfluß der FL ging nicht zuletzt auf die Unterstützung durch die 
Mönchsorden zurück. Die zentrale Persönlichkeit hierbei war der Mönch Sharbal 
Qassis, der zugleich den libanesischen Mönchsorden leitete und den Ordens innerhalb 
der Front Libanais vertrat. Er sprach sich für einen „reinen Libanon“ aus, lehnte das 
arabische Element des Staates ab und wollte die Zahl der Palästinenser im Land 
drastisch reduzieren. Diese Haltung stieß unter den maronitischen Parteien auf 
Unterstützung, insbesondere innerhalb der Front Libanais und der Kata'ib. Bei 
maronitischen Gesprächsrunden wurde dementsprechend Qassis dem Patriarchen 
vorgezogen.206 Noch radikaler als die Kata'ib forderte der Orden eine 
Konföderalisierung des Libanon oder notfalls sogar eine Teilung des Landes.  

Der Orden besaß einen großen Anteil am landwirtschaftlich nutzbaren Land im Libanon. 
Dieser Großgrundbesitz ermöglichte den wirtschaftlichen Wohlstand der Mönche und 
sicherte ihren wirtschaftlichen Einfluß. So finanzierte und ernährte der Orden die FL 
und andere christliche Milizen. Nachdem jedoch bekannt wurde, daß Waffen und 
Munition in Klöstern gelagert wurden, mußte sich Qassis zurückziehen. Sein Nachfolger 
Bulus Na'aman war jedoch nicht weniger militant.207  

Griechisch-Orthodoxe Kirche 

Die griechisch-orthodoxe Kirche ist die zweitgrößte christliche Gemeinde im Libanon. 
Mit weniger als einer halben Millionen Gläubigen liegt sie allerdings weit hinter den 
Maroniten zurück. Der Patriarch von Antiochia mit Sitz in Damakus führt diese 
autokephale orthodoxe Gemeinde.208 Der politische Einfluß der griechisch-orthodoxen 
Kirche ist entsprechend geringer als jener der Maroniten. Der Grund hierfür liegt auch in 
der Struktur der Religion. Griechisch-orthodoxe Gemeinden finden sich im gesamten 
östliche Mittelmeerraum und besitzen deshalb keine Organisation, die nur auf den 
Libanon ausgerichtet ist. Ihre Lage ähnelt deshalb jener der Sunniten, die auch 
überregional verankert sind. Demzufolge finden sich die meisten griechisch-orthodoxen 
Libanesen in den Städten. Lediglich südlich von Tripoli liegen einige griechisch-
orthodoxe Dörfer. Im Gegensatz zu den Maroniten baute die griechisch-orthodoxe 
Kirche nie enge Beziehungen mit dem Westen auf. Der Schwerpunkt war Byzanz, doch 
bereits vor dessen Fall waren sie eng mit den muslimischen Herrschern verbündet. Sie 
kämpfte zum Beispiel gegen die Kreuzzüge und erreichten hohe Posten in den 
muslimischen Verwaltungen. Die griechisch-orthodoxe Hierarchie besitzt einen großen 

                                                 
206 Bei einem dieser Gesprächsrunden forderte der Mönchsorden die Dezentralisierung des Libanon in 

möglichst Homogene Einheiten. s. The Lebanon of tomorrow: rightist visions, in: The Middle East, 
April 1977, Nr. 30, 30. 

207 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 147-158; Rabinovich, The War for Lebanon, 68-69. Zu 
den Auswirkung des Krieges auf die Maronitischen Kirche s. die Beiträge zum International 
Maronite Congress (Los Angeles, CA. 23-26.6.1994), http://www.primenet.com 
/~maronet/ga_papers/. 

208 zur Gliederung der orthodoxen Kirche s. Anschütz, Harb, Christen im Vorderen Orient, 109. 



173 

Einfluß auf die Gläubigen. Bischofswahlen sind bedeutsame Ereignisse der Gemeinde. 
Insgesamt verhielt sich die Kirche meist mäßigend und war um einen Ausgleich und 
Kompromiß zwischen den Konfessionen bemüht.209  

Die orthodoxe Gemeinde ist politischen zwischen Anhängern der Maroniten und 
progressiven Parteien gespalten. So dominieren Orthodoxe die radikale Syrische 
Volkspartei, während andere sich der Kata'ib-Partei anschlossen. Ein orthodoxer Syrer, 
Michel Aflaq, gründete zudem die Baath-Partei, die unter den libansischen Orthodoxen 
viele Anhänger fand.210 

Katholische Kirchen 

Im Libanon gibt es ein griechisch-katholische und römisch-katholische Kirche. Die 
griechisch-katholische Kirche ist die fünftgrößte Konfession des Libanon. Ihr politischer 
Einfluß blieb jedoch geringer, als jener der zahlenmäßig unterlegenen Drusen. Sie 
wandte sich 1724 von der Orthodoxie ab und ordneten sich dem Vatikan unter, ohne 
jedoch den Ritus der Kirche zu ändern. Ihre Mitglieder leben meist in den Städten und 
immigrierten aus anderen arabische Ländern, um unter der maronitischen Dominanz 
Schutz zu finden. Die griechisch-katholische Gemeinde ist die wohlhabendste Gruppe 
im Libanon. Sie stehen den Maroniten religiös, wie politisch, am nächsten.211  

Neben den griechisch-katholischen Christen gibt es römisch-katholische Christen 
(Lateiner). Sie habe den Ritus der katholischen Kirche übernommen, unterscheiden sich 
in ihrer Rolle kaum von den griechisch-katholischen Christen. Politisch sind sie nicht 
einheitlich organisiert und besitzen, anders als die Maroniten, keine engen Kontakte 
zum Vatikan. Die römisch-katholischen Kirche führt die bedeutsame Jesuitenuniversität 
St. Joseph in Beirut, durch die sie Einfluß auf das Ausbildungssystem hat.212 

Sunniten 

Im Gegensatz zu den anderen größeren Religionsgemeinschaften im Libanon stellen die 
Sunniten in der Region des Nahen Ostens eine Mehrheit dar. Nur im Libanon, im Iran, 
in Israel und im Irak befinden sich Sunniten in der Minderheit.213 Die meisten 
libanesischen Sunniten leben an der Küste in den drei größten Städten des Libanon 
(Beirut, Saïda und Tripoli). Bis zum Ende des Osmanischen Reiches dominierten sie 
diese Regionen, die nicht zum autonomen Mont Liban gehörten. Aufgrund der 
regionalen Bedeutung des sunnitischen Islam waren die Sunniten nie so verschlossen, 
wie die anderen großen Konfessionen des Libanon. Der Kontakt mit Sunniten außerhalb 
des Libanon bestand über die Staatsgründung hinaus fort. Obwohl die Sunniten in der 
osmanischen Zeit einer überregional ausgerichteten Religion angehörten, besaßen sie 
eine lokale Hierarchie. Der Mufti, das Oberhaupt der Sunniten im Libanon, erhielt unter 
der französischen Verwaltung den Titel Großmufti. Ihm unterstanden zwei Muftis in 

                                                 
209 Helena Cobban, The making of modern Lebanon (London 1985) 27 f. 
210 Anschütz, Harb, Christen im Vorderen Orient, 112-115. 
211  Cobban, The making of modern Lebanon, 28 f. 
212 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 174. 
213  Im Irak gibt es arabische und kurdische Sunniten, so daß die schiitischen Araber eine Mehrheit 

gegenüber den beiden Gruppen getrennt darstellen. Es fehlen weiterhin ganau Volkszählungen, ein 
weitverbreitetes Problem des Nahen Ostens. 



174 

Saïda und Tripoli. Aufgabe der Geistlichen war die Überwachung der religiösen 
Aktivitäten. Sunnitische Juristen übernahmen die Kontrolle über das Erb- und Eherecht 
der Sunniten (und bis 1967 auch der Schiiten). Im Unterschied zu anderen Konfessionen 
besaß die religiöse Hierarchie der Sunniten nie einen vergleichbar großen Einfluß auf 
die Politik.214 

Während des Krieges bemühten sich die religiöse Hierarchie der Sunniten um einen 
Ausgleich zwischen den Bürgerkriegsparteien. Der Großmufti Sheikh Hasan Khaled 
sprach sich für eine Reform des Systems gemäß den Forderungen der Nationalen Front 
aus. Eine gewaltsame Änderung des Systems lehnte er jedoch ab. Im Dezember 1975 
berief er eine Versammlung ein, an der sunnitische Politiker, Vertreter der anderen 
islamischen Konfessionen (Schiiten und Drusen) sowie Jassir Arafat teilnahmen. Die 
Konferenz unterstützte Syrien und stellte sich zugleich gegen radikale Reformer auf 
muslimischer Seite. Die Versammlung kann als der Versuch eines Bündnisses von 
religiöser Hierarchie und konservativen politischen Elite gewertet wird. Die religiöse 
Hierarchie verlor jedoch im Verlauf des Bürgerkrieges an Einfluß.215 

Schiiten 

Die schiitische Glaubensrichtung bildet innerhalb des Islam eine Minderheit. Sie umfaßt 
nur in vier Staaten eine größere Bevölkerungsgruppe: Iran, Irak, Bahrain und Libanon. 
Persien bzw. der Iran war stets das religiösese Zentrum für die schiitische Gemeinde des 
Libanon. Die Stellung der Schiiten wurde durch die konfliktreichen Beziehungen 
zwischen Persien und dem Osmanischen Reich verschlechtert. Die Sfaviden Dynastie 
erhob die schiitische Glaubensrichtung des Islam im 17. Jahrhundert zur persischen 
Staatsreligion.  

Die Schiiten im Libanon führten lange Zeit ein Randdasein. Bis zur Errichtung des 
Mandatsgebiets lebten sie an der Peripherie der Provinz Syrien im Osmanischen Reich 
(Bekaa und Jabal Amil). Sie lebten in Dörfern und blieben somit vom kulturellen Leben 
abgeschnitten. Bis zum Ende des osmanischen Reiches hatten die Schiiten des Libanon 
kaum Kontakt mit den westlichen Kolonialmächten. Die Abgeschlossenheit änderte sich 
zwangsläufig mit der Schaffung des Groß-Libanon 1920. Wie erwähnt, unterstützten die 
Schiiten nicht die weitgehend sunnitische Forderung nach einem Panarabischen Staat. 
Zugleich besaßen sie im Gegensatz zu den Maroniten keinen Bezug zu dem autonomen 
Libanon. Obwohl sie die drittgrößte Konfessionsgruppe im Libanon der 
Zwischenkriegszeit bildeten, blieb ihre Rolle weit hinter jener der Drusen zurück. Fouad 
Ajami führt dies auf die Ablehnung von Politik zurück: „The Shia carried into the new 
Lebanese republic age-old attitudes of aversion to the world of politics.“216 

Bis zum Ende der fünfziger Jahre blieb die politische Partizipation der Schiiten gering. 
Die größte Bedeutung besaßen einige wenige semi-feudale schiitische Familien. Durch 
das Anwachsen der schiitischen Bevölkerung, eine starke Abwanderung in die Städte 
und verbesserte Erziehungsmöglichkeiten wuchs das konfessionelle Bewußtsein der 
Schiiten. Vor Ende des 2. Weltkrieges hatten Schiiten einen sehr geringen Anteil an der 
libanesischen Emigration. Später emigrierte eine große Zahl als Händler nach 

                                                 
214  Cobban, The making of modern Lebanon, 24-26. 
215 Rabinovich, The War for Lebanon, 84. 
216 Ajami, Lebanon and its Inheritors, 781. 



175 

Westafrika. Die Überweisungen an die Zurückgeblieben trugen zur Bildung eines 
geringen Wohlstandes bei.  

Der Aufstieg der libanesischen Schiiten ist eng mit Sayyid Musa as-Sadr verbunden. 
Dieser iranische Kleriker libanesischen Ursprungs kam 1959 aus dem Iran in den 
Libanon. Sadr gelang es 1967 eine staatliche Anerkennung der Schiiten als 
gleichberechtigte islamische Konfession neben Sunniten und Drusen zu erreichen. Aus 
der Schicht von neuem Mittelstand und Beamten versuchte Sadr eine Koalition zu 
formen, die sich von den alten feudalen Herrschaftsstrukturen abhob und zugleich nicht 
den linken Parteien nahestand. Seine Arbeit als Mufti, ein Richter in religiösen 
Angelegenheit in Tyre, erschwerten eine Kooperation mit den säkularen und oftmals 
anti-religiösen Parteien der Linken. Da die linken Parteien mit der PLO 
zusammenarbeiteten, wurden die Beziehungen weiter erschwert: „Musa al Sadr 
straddled the fence. There was no easy choice for him, or for his community. The 
program of the Maronites was too brittle for him to embrace; that of the Palestinians too 
reckless. The Palestinian domination was, for the most part, in Shia land.“217  

Das neue Selbstbewußtsein der Schiiten wurde noch von der maronitischen Elite 
begrüßt. Sie erhoffte sich hierdurch eine Schwächung der Sunniten und Verbündete bei 
der Entmachtung der Palästinenser. Sadr förderte den kämpferischen Aspekt der 
Schiiten und wollte sie aus der Phase des „Quietism“ herausholen. Das Programm von 
Sadr läßt sich kaum definieren. Seine Linie pendelte zwischen einem moderaten 
Reformer und einem panislamischen Revolutionär. Da er bereits 1978 in Libyen 
„verschwand“ kam er nicht in Kontakt mit dem islamischen Regime im Iran. Vor 
seinem „Verschwinden“ ging bereits der Einfluß Sadr's und moderater schiitischer 
Politiker zurück. Grund hierfür war das Zögern von Sadr bei bewaffneten 
Konfrontationen mit maronitischen Milizen im Bürgerkrieg. Viele Schiiten warfen ihm 
daraufhin Kollaboration mit der Kata'ib und anderen maronitischen Kriegsparteien 
vor.218 

Das Verhältnis zu den Palästinensern verschlechterte sich kurz vor und mit Ausbruch 
des Krieges. Die weitgehende Autonomie der Palästinenser beraubte die Schiiten der 
Kontrolle über ihr Land. Die Repressionen Israels gegen die PLO trafen die Schiiten 
gleichermaßen, so daß sich die Schiiten in ihrer Heimat von zwei Seiten her bedroht 
fühlten. 

Die israelische Invasion 1982 brachte bedeutende Veränderungen unter der schiitischen 
Bevölkerung mit sich. Zuvor war das vorrangige Ziel der Schiiten, verkörpert durch die 
Amal, eine Stärkung ihrer Position im politischen System und eine Verbesserung der 
wirtschaftlichen Lage. Zuerst wurden die israelischen Besatzungstruppen noch von der 
schiitischen Bevölkerung begrüßt, da eine Verbesserung gegenüber der vorherigen PLO-
Dominanz im Südlibanon erwartet wurde. Die rücksichtslose Herrschaft und das 
fehlende Verständnis Israels gegenüber den Schiiten brachte diese gegen Israel auf. 
Thomas Friedman schildert ein besonders bedeutsames Ereignis am 16. Oktober 1983. 

                                                 
217 Ebd., 784. 
218 Zur Rolle Sadrs im Bürgerkrieg und seinem Verschwinden s. Raphael Calis, The Shiite Pimpernel, 

in: The Middle East, November 1978, Nr. 49, 52-58. 



176 

An diesem Tag begingen die Schiiten in An-Nabathiya im Südlibanon das höchste 
religiöse Fest, Aschura, als ein israelischer Militärkonvoi durch die Straßen zog:219 

„In the middle of the Ashura services, an Israeli military convy tried to drive 
through Nabatiya, honking horns for people to get out of the way. It was the 
equivalent of someone turning on a ghetto blaster in a synagogue on Yom 
Kippur, the Jewish Day of Atonement.  

The Shiites saw the Israeli intrusion as a crude violation of their most sacred 
moment, and they immedeatly began pelting the Israeli convoy with stones 
and bottles, even overturning some of the vehicles. The Israeli soldiers 
panicked and opened fire on the crowd...“220  

Am Tag danach veröffentlichte Muhammad Mahdi Shams El Din, ein führender 
Geistlicher und stellvertretender Vorsitzender des „Hohen schiitischen Rates“ eine 
fatwa, eine bindende religiöse Meinung, die zu zivilem Ungehorsam und Widerstand 
gegen die israelische Besatzung aufrief. Als Israel nach einem Anschlag auf das 
israelische Hauptquartier in Tyre den Verkehr zwischen Beirut und dem Süden 
blockierte, brach die Wirtschaft des Südlibanon zusammen. Dies beendete die letzte 
Gelegenheit zu einer Kooperation zwischen Schiiten und Israel.221 Der Konflikt 
verschärfte sich noch zusätzlich durch die Intensivierung der Religiosität, die im 
Gefolge der islamischen Revolution 1979 im Iran eintrat (vgl. Kapitel. 3.2.2.). 

Drusen 

Insgesamt leben etwa 600.000 Drusen im Libanon, in Israel und in Syrien. Etwa die 
Hälfte alle Drusen leben im Libanon. Es gibt ein Oberhaupt (Shaykh al-'Aql) und jeweils 
Führer (Ra'is) von Untereinheiten der Drusen. Im Libanon leben zwei Gruppen die von 
der Jumblat und der Yazbaki Familie geführt werden. Die Drusen leben sehr 
zurückgezogen in den Gebirgsgegenden des südlichen Libanon (Chouf, Hasbayya).222 

Ähnlich wie unter den Schiiten kam es seit den fünfziger Jahren zu einer Erneuerung der 
Konfession und zu einer Teilnahme am politischen Leben. Diese Veränderungen 
wurden durch einen sozialen Wandel der drusischen Gemeinde verursacht. Durch die 
Urbanisierung des Libanon, der auch die Drusen betraf, erodierten die traditionellen 
Loyalitätsverhältnisse zur weltlichen und religiösen Führerschaft. Zugleich änderte sich 
die Rolle der Drusen im Staatswesen, dem sie angehörten. Im Osmanischen Reich waren 
sie in der Defensive, da ihr Glauben als Ketzertums gesehen wurde. Im libanesischen 
Staat hingegen wurden sie anerkannt und ihre Rechte waren abgesichert. Institutionell 
waren die Drusen geschlossener als die anderen Konfessionen des Libanon. Die 
religiöse Führung war weitgehend mit der weltlichen Elite identisch. Anders als bei den 
meisten anderen Konfession gab es eine anerkannte Führung des Glaubens (im 
Gegensatz zu den Sunniten) bzw. befand sich diese im Land selber.  

                                                 
219 Rieck, Die Schiiten und der Kampf um den Libanon, 462-511. 
220 Thomas Friedman, From Beirut to Jerusalem, One Man's Middle Eastern Odyssey (London 1990) 

179 f. 
221 Ajami, Lebanon and its Inheritors, 788. 
222 zum Glauben der Drusen und deren Verbreitung s. Najib Alamuddin, Turmoil. The Druzes, Lebanon 

and the Arab-Israeli Conflict (London 1993) 1-17, 57-74 



177 

Drusen, die emigriert waren, lösten den Modernisierungsschub aus, da sie stärker mit 
anderen Weltanschauungen konfrontiert waren. Sie stellten Fragen nach der Integration 
in die Gesellschaft, Übertritten, Ehen mit Nicht-Drusen und führten somit eine Öffnung 
der Religion herbei.  

Ein bedeutender Reformer, an-Najjar, veröffentlichte 1965 erstmals die 
Glaubensgrundlage des Drusentums. Dieser Veröffentlichung folgten korrigierende 
Schriften konservativer Drusen, doch die Geheimhaltung des Glaubens wurde 
gebrochen. Die Trennung in „Wissende“ und „Unwissende“ wurde in Frage gestellt. 
Neben Najjar gilt Kamal Joumblatt als der wichtigste Reformer des Drusentums.  

Der Bürgerkrieg hatte zwei Auswirkungen auf die inner-drusische Reformdebatte. Auf 
der politischen Ebene stärkte sich der Einfluß Jumblats weiter und zugleich traten die 
religiösen Diskussionen in den Hintergrund, da die Konfession im Krieg möglichst 
geschlossen auftreten wollte. Auf der zweiten Ebene wurden die Reformkräfte innerhalb 
der Drusen durch den Tod von Jumblat und Najjar geschwächt.223  

Als Reaktion auf die Reformversuche im Drusentum kam es zu einer Ablehnung der 
Politik als grundsätzlich „schmutzig“. Eine ähnliche konservative Strömung läßt sich 
unter Schiiten finden. Die Ansprüche der Reformkräfte beider Glaubensrichtungen an 
den libanesischen Staat ähnelten sich: „So sind es neben den Schiiten des 
verschwundenen Imam Musa as-Sadr gerade die Drusen, die ...jede Regierung oder 
Machtgruppe hartnäckigst bedrängen und an ihre verfassungsmäßige Verpflichtung 
erinnern, der Konfession zu geben, was ihr anerkanntermaßen zukomme.“224 Neben der 
Verankerung der konfessionellen Rechte sind die Drusen stark an einer Erhaltung und 
Stärkung des Libanon interessiert. Es ist kein Zufall, daß die stärkste politische 
Interessenvertretung der Drusen, die Progressive Sozialistische Partei von Kamal 
Joumblatt, eine nicht-konfessionelle Partei ist, die sich für einen integralen arabischen 
Libanon einsetzt. Das Programm der Partei weicht jedoch von der Meinung vieler 
Drusen ab. So war die Mehrheit der Drusen Anfang der siebziger Jahre nach 
Einschätzung von Werner Schmucker für die Erhaltung des konfessionellen Systems. 
Der Grund hierfür ist offensichtlich: Die geringer Anzahl der Drusen stellt die Gefahr 
einer Marginalisierung im Falle einer entkonfessionalisierten Republik dar.225 Joumblatt 
dürfte hingegen den Schutz der Drusen als Teil seiner linken Partei gesehen haben, die 
bei Wahlen in einem entkonfessionalisierten Libanon einen großen Anteil der Stimmen 
erzielte.  

Andere Konfessionen 

Neben den sechs größeren Konfessionen gibt es eine Vielzahl von überwiegend 
christlichen Minderheiten. Zu den christliche Gruppen zählen orthodoxe, katholische 
und protestantische Armenier, Jakobiner (oder syrisch-Orthodoxe), Syrisch-katholische 
Christen, Nestroyaner und Protestanten. Neben den christlichen Minderheiten gibt es 
einige alawitische und jüdische Libanesen, sowie Ismailiten. Von all diesen kleineren 
Konfessionen sind die beiden armenischen Konfessionen am Einflußreichsten. 

                                                 
223 Werner Schmucker, Krise und Erneuerung im libanesischen Drusentum (=Studien zum 

Minderheitenproblem im Islam 3, Bonn 1979) 5-13. 
224 Ebd., 220. 
225 Ebd., 229 f. 



178 

Die Armenier stellen nicht nur drei eigene Religionen (armenisch-katholisch, 
armenisch-orthodox und armenisch-evangelisch), sondern auch die größte ethnische 
Minderheit im Libanon. Nach Schätzungen lebten zu Beginn des Krieges zwischen 
100.000 und 250.000 Armenier im Libanon. Sie gelangten nach den türkischen 
Massakern 1915 in die Region des Libanon. Sie wurden durch Privilegien von 
Frankreich gezielt angelockt, um die christliche Dominanz abzusichern. So erhielten sie 
im Gegensatz zu den meisten späteren Flüchtlingen die libanesische Staatsbürgerschaft. 
Die meisten Armenier wohnen in Nordbeirut, Tripoli und in Anjar, an der libanesisch-
syrischen Grenze. Die Gemeinde ist sehr geschlossen und Armenisch ist nach wie vor 
die dominante Sprache. Deshalb blieben die meisten Armenier aus dem politischen 
Leben des Libanon ausgeschlossen. Während des Bürgerkrieges spielten sie keine 
eigenständige Rolle. Die politischen Ziele der Parteien und Religionen sind großteils auf 
Armenien und nicht den Libanon bezogen. Zwischen 80 und 90 % aller Armenier im 
Libanon vor Kriegsausbruch waren orthodox, 7-15 % katholisch und 3-5 % 
protestantisch. Nördlich von Beirut in Antelias befindet sich das Katholikat der 
armenisch-orthodoxen Kirche, das für Libanon und die Nachbarländer zuständig ist.226 

Die Protestanten bildeten sich als religiöse Gruppe in Folge der amerikanischen und 
britischen Missionen im 19. Jahrhundert. Obwohl ihre Zahl verschwindend gering ist, 
sicherte ihnen der Schutz durch die USA eine überproportionale Rolle. So war im 
Parlament meist ein Sitz für einen Protestanten reserviert.227 Weiterhin ist die American 
University in Beirut (AUB) ein Gründung protestantischer Missionare, was den Einfluß 
dieser Religionsgemeinschaft im Libanon zweifelsohne erhöht. 

3.4.3. Zusammenfassung  

Obwohl die Rolle der Religionszugehörigkeit in den Jahren vor und während der 
Bürgerkriege im Libanon und in Bosnien stets zugenommen hat, blieb die Religiosität 
entweder ohne größere Bedeutung oder nahm (im Libanon) sogar ab. So ergab eine 
Studie im Libanon 1972, daß nur zwischen 2 und 5 % der Bevölkerung unter Dreißig 
regelmäßig die Kirche oder die Moschee besuchten.228 Die zentrale Rolle der Religion 
war somit nicht länger die individuelle Glaubensfrage. Durch Modernisierung der 
letzten Jahre hat die Funktion der Religion sogar abgenommen. Sie diente in Bosnien 
und im Libanon in erster Linie zur ideologischen und kommunalen Mobilisierung. Die 
Rolle der Religion kann im Libanon mit einem Wappen und einer Rüstung verglichen 
werden:  

„As emblem, because one‘s confessional identity has become the most 
viable medium for asserting one‘s presence and securing vital needs and 
benefits. Without it, one is, literally, rootless, nameless, and voiceless. One 
is not heard or recognized unless one‘s confessional allegiance is disclosed 
first. ... As armour, because it has become one‘s shield against real or 
imagined threats. The more vulnerable the emblem, the thicker the armour. 

                                                 
226  Cobban, The making of modern Lebanon, 28-29; Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 315-

323.  
227 zur Lage der Protestanten im Libanon s. Anschütz, Harb, Christen im Vorderen Orient, 147-150.  
228 zitiert nach: Nawaf Salam, Les communautés religieuses au Liban, in: Social Compass, Nr. 4/1988, 

Jhrg. XXXV, 459. 



179 

Conversely, the thicker the armour, the more vulnerable and paranoiac other 
communities become.“229  

Diese Metapher kann gleichermaßen auch auf Bosnien angewandt werden. Die Rolle der 
religiösen Hierarchien im Konflikt reflektiert die gespaltene Rolle von Religion im 
Krieg und bei der nationalen bzw. konfessionellen Mobilisierung. So bemühten sich fast 
alle religiösen Führer, vom Patriarchen der serbisch-orthodoxen Kirche, bis zum 
Oberhaupt des Schiitischen Rates um eine Vermittlung und Entschärfung der 
Spannungen. Zugleich gelang es ihnen nicht, auf Distanz zu den radikalen Kräfte ihrer 
Nation oder Konfession zu gehen, da diese zumindest rhetorisch die größten 
Unterstützter der Religion waren. Diese Nähe raubte den religiösen Führern die 
Glaubwürdigkeit bei den anderen Nationen oder Konfessionen, die nötig gewesen wäre, 
eine Vermittlung auf religiöser Ebene zu unternehmen. Bei zahlreichen 
Religionsgemeinschaften in Bosnien und im Libanon finden sich zudem Vertreter einer 
radikaleren Linie in den unteren Rängen. Neben den maronitischen Mönchen und 
islamischen Geistlichen im Libanon habe auch in Bosnien Vertreter aller drei großer 
Religion oftmals die Kriegstreiber direkt unterstützt oder waren sogar neben ihrer 
religiösen Funktion zugleich Kriegspartei. 

Dieser enge Verbindung von religiöser Hierarchie und Kriegsparteien ging nicht auf die 
Religionsvertreter zurück. Meist wurden die jeweiligen religiösen Führer zur 
Legitimationssteigerung von radikalen Politikern mißbraucht. Erst wenn die Religion 
nicht nur formal, sondern auch de facto vom politischen System getrennt ist, wird die 
Gefahr des Mißbrauchs von Religion für politische Zwecke reduziert. Durch eine 
konfessionell bzw. national aufgegliederte Parteienlandschaft verstärkt sich jedoch der 
Einfluß der Religion auf politische Themen und somit auch die Gefahr der 
Manipulation.  

                                                 
229  Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 196. 



180 

Islamische bosnisch-muslimische Nation Bosnier

bosnische Serben

bosnische Kroaten Kroatien

Serbien

Libanesische Identität

SunnitenSchiiten

Drusen

Maroniten

andere Christen

Islamische Umma

Drusentum

Maronitische Identität

schiitische
Identität
(mit Iran)

Bosnien

Umma

Libanon

alle andere Muslime

 

Graphik 1: Überlappende Loyalitätverhältnisse zwischen nationaler Identität und Religion  

Der Islam stellt im Zusammenhang mit nationale und staatlicher Identität ein besonderes 
Problem dar, daß hier nur kurz erwähnt werden kann. Islamischen Erneuerer (z.B. 
Sayyid Qutb), die seit etwa hundert Jahren versuchen den Islam als allumfassende 
Religion zu definieren, sehen in Nationalismus ein Bedrohung für den Islam. 
Nationalismus bzw. Ethnizität werden als Spalter der gesamten islamischen Gemeinde 
(Umma) gesehen. In Bosnien hat dieser Gegensatz Spannungen zwischen bosnisch-
muslimischer nationaler Identität und islamischen Glauben geschaffen. So steht das 
definierende Merkmal der Muslime in Bosnien im Widerspruch zum Konzept der 
Nation. Dieser Konflikt hat dazu beigetragen, die nationale Identitätsfindung der 
bosnischen Muslime zu erschweren. Im Libanon bestand nie eine derartige 
Übereinstimmung von Nation und Islam. Im Gegensatz zu Bosnien finden sich im 
Libanon drei größere islamische Gemeinden, von denen zumindest eine, die Drusen, 
proto-nationale Struktur gefunden haben. Die Unterschiede zwischen Schiiten und 
Sunniten machen das Konzept einer einheitlichen Umma unrealistisch. Zudem 
überschneiden verschiedene nationale Konzepte den islamischen Glauben. Weder 
libanesischer, noch großsyrischer oder pan-arabischer Nationalismus decken sich mit 
dem Islam. Somit haben die islamischen Religionsgemeinschaften in Bosnien und im 



181 

Libanon die Schwierigkeit mit konkurrierenden und überlappenden Loyalitäten. Diesen 
Loyalitäten lassen sich im Libanon noch Stammesinteressen nach Großfamilien 
hinzufügen.230 

3.5. Medien 

Die Medien spielen bei der Vorbereitung eines jeden Krieges eine große Rolle. Während 
die Medien im Libanon unter dem Einfluß von Parteien und anderen Ländern standen, 
führte die kommunistische Herrschaft in Jugoslawien zu einer staatlichen Kontrolle über 
die Medien. Diese Kontrolle lockerte sich jedoch mit dem Zerfall staatlicher Autorität 
und verlagerte sich auf die nationalen Parteien und Regierungen. Die Medien in Bosnien 
erhielten während des Krieges große Aufmerksamkeit. So wurde Oslobodjenje, eine 
Tageszeitung aus Sarajevo, aufgrund ihres kontinuierlichen Erscheinen während der 
Belagerung der Stadt mit vielen internationalen Preisen ausgezeichnet. Der Einfluß der 
Medien als Propagandisten der Herrschenden wurde bisher wenig untersucht. Die 
Medien im Libanon wurden bisher nur selten Gegenstand wissenschaftlicher Arbeiten. 
Dies erstaunt deshalb, weil Mitte der achtziger Jahre in diesem kleinen Land mehr als 30 
Fernsehsender bestanden, wohl die höchste Zahl an Sendern pro Einwohner in der Welt 
zu diesem Zeitpunkt. Fast alle Fernsehstationen waren Sprachrohre der jeweiligen 
Milizen.  

3.5.1. Bosnien-Herzegowina 

Die Medien vor den Mehrparteienwahlen 1990 

Bei einer Analyse der Medien in Bezug auf Bosnien müssen neben den bosnischen 
Veröffentlichungen auch die Medien in den beiden Nachbarrepubliken Kroatien und 
Serbien betrachtet werden. In Bosnien, wie in ganz Jugoslawien, standen die Medien 
unter der Kontrolle des Bundes der Kommunisten. Somit waren die Zeitungen, sowie 
TV und Radio viel stärker politisiert und auch manipuliert, als in einem demokratischen 
Land.  

Im kommunistischen Jugoslawien gab es zwar offiziell keine Zensurbehörde, doch 
wurden die Medien zensiert. So mußten zwei Exemplare der Druckfahnen an die 
Staatsanwaltschaft geliefert werden. Die jeweiligen Republikbehörden, wie auch der 
Bundesstaat, konnten eine Ausgabe verbieten. Dementsprechend konnte eine Zeitung in 
einer Republik beschlagnahmt, in einer anderen Republik jedoch offen verkauft werden. 
Die Föderalisierung seit Mitte der siebziger Jahre fragmentierte die Medienlandschaft. 
Zunehmend vertraten die Medien nationale Positionen bzw. die Interessen der 
kommunistischen Partei auf Repbuliksebene. Mit der Nationalisierung des BdK 
Serbiens durch Slobodan Milošević seit 1986/87 spielten die Medien eine neue Rolle. 
So wurde das serbische Politika-Verlagshaus schon bald nach Beginn der 
Machtübernahme von Milošević unter dessen Kontrolle gebracht.231  

Die Oslobodjenje-Gruppe in Bosnien kontrollierte neben zwei Tageszeitungen 15 
Wochenzeitungen und vier Zeitschriften. Ähnlich wie die KP Bosniens war die Gruppe 
bis zum Ende der Einparteienherrschaft orthodox pro-jugoslawisch. Diese Tendenz 

                                                 
230 zum Verhältnis von Islam und Nationalismus und Ethniziät s. Dale F. Eickelmann, James Piscatori, 

Muslim Politics (Princeton, N.J. 1996) 99-107. 
231 Ramet, Balkan Babel, 63-69. 



182 

setzte sich nach den Wahlen fort, so daß die Tageszeitung Oslobodjenje (Auflage 1990: 
47.690) 1991 zum Beispiel die Unabhängigkeitserklärung Slowenien noch verurteilte.232 

Unter den serbischen Printmedien dominierte die Politika-Gruppe. Sie gibt Politika 
(Auflage 1990: 184.551) und Politika ekspres (Auflage 1990: 198.790) heraus, die auf 
Regierungslinie liegen. Die dritte große Tageszeitung ist Večernje novosti. Auch sie 
folgt der Regierung.233 Die einzige unabhängige Tageszeitung seit Anfang der neunziger 
Jahre ist Borba (Kampf), die ursprünglich die Parteizeitung des Bundes der 
Kommunisten war. Da sie der Bundespartei unterstand, konnte sie nach deren Ende eine 
relative Unabhängigkeit erreichen. Ende 1994 wurde Borba wieder unter staatliche 
Kontrolle gebracht. Seitdem erscheinen zwei verschiedene Versionen von Borba. 
Einerseits die offizielle Ausgabe und die semi-legale Daša Borba (Unser Kampf) mit 
einem Großteil der alten Redaktion.234  

An Zeitschriften gibt es Duga, Din und Vreme. Duga ist eine populistische Zeitung, die 
den Nationalismus ausnützt, um ihre Auflage zu steigern. Din gehörte ursprünglich zur 
Politika Gruppe, konnte sich jedoch freikaufen, um nicht ganz auf den nationalistischen 
Weg, der anderen Veröffentlichungen der Gruppe zu kommen. Vreme ist die einzige 
wirklich unabhängige Zeitschrift, die durch ihre ausgewogene Berichterstattung ein 
hohes Ansehen, zumeist im Ausland, genießt. Die Auflage liegt bei 15.000-20.000, 
wovon 5.000 in Westeuropa verkauft werden.235 

Eine bedeutendere Rolle als Printmedien spielten die Fernsehsender. Die Gesamtauflage 
aller Tageszeitungen in Jugoslawien betrug lediglich 1987 nur 2,7 Million Exemplare.236 
Im Vergleich hierzu hat Österreich mit etwas mehr als einem Drittel der Einwohnerzahl 
fast die gleiche Auflagenhöhe.237 In Jugoslawien gab es 9 Fernsehsender, einen für jede 
Republik und autonome Provinz, sowie einen für die italienischsprachige Minderheit.238 
Ganz Bosnien wurde dementsprechend von einem Sender abgedeckt, der auf drei 
Kanälen sendete. Erst im Oktober 1990 entstand der gesamtjugoslawische Sender Yutel 
auf Anregung des damaligen Ministerpräsidenten Ante Marković mit Sitz in Sarajevo. 
Mit Beginn des Krieges im April 1992 stellte der Sender seine Ausstrahlung ein und 
erreichte in den knapp zwei Jahren seiner Existenz keine größere Bedeutung.239 

Zwischen dem Tod Titos und dem Beginn des Bürgerkrieges haben die Medien 
Bosniens drei Phasen durchlaufen. In der ersten Phase kam es zu einer Liberalisierung. 
So galten die Medien in Bosnien zu den größten Verfechtern einer orthodoxen 

                                                 
232 Mark Thompson, Forging War. The Media in Serbia, Croatia and Bosnia-Hercegovina (Avon 1994) 

244 f. 
233 Ebd., 64-74. 
234  Patrick Moore, Serbian authorities try to take over independent daily, OMRI Daily Digest, Nr.1 

(Prag 2.1.1995); Patrick Moore, Independent Serbian daily to fight on, OMRI Daily Digest, Nr. 3 
(Prag 4.1.1995). 

235  Thompson, Forging War, 122-124. 
236 Ramet, Balkan Babel, 63. 
237 Kurt Wimmer, Sturktur und Einfluß der Medien, in:Wolfgang Mantl (Hg.) Politik in Österreich 

(Wien/Köln/Graz 1992) 490. 
238 Thompson, Forging War, 5. 
239 Ebd., 38-50. 



183 

kommunistischen Linie. Die Liberalisierung setzte mit dem Ende der kommunistischen 
Alleinherrschaft ein. In der zweiten Phase zwischen den ersten freien Wahlen und bis 
etwa ein halbes Jahr vor Kriegsbeginn verhielten sich die meisten bosnischen Medien 
„neutral“. Sie bezogen weder eine klare Position während des Krieges in Kroatien, noch 
Angesichts der Bewaffnung irregulärer serbischer Einheiten. Bereits vor dem Krieg 
setzte eine Aufsplitterung der Medienlandschaft ein. Diese Aufteilung gliederte sich 
entsprechend den politisch-nationalen Parteien.  

In keiner Republik Jugoslawiens wurden mehr Zeitungen von außerhalb der eigenen 
Republik gelesen, als in Bosnien. So verließen sich nach Umfrage 1989 nur 26 % aller 
Bosnier auf die Presse der Republik, im Vergleich zu 79 % in Kroatien und 42 % in 
Serbien.240 Die einflußreichste Zeitung in Bosnien war Oslobodjenje, gefolgt von 
Večernje novine (Auflage 1990: 66.911). Die bosnischen Kroaten lasen in erster Linie 
Vjesnik (Auflage 1990: 74.563) und Večernji list (Auflage 1990: 221.942) aus Zagreb, 
während die serbische Bevölkerung in erster Linie auf Politika und Politika ekspres aus 
Belgrad zurückgriff.241  

Die Medien zwischen den Wahlen und dem Kriegsausbruch 

Während sich in Kroatien und in Serbien mit der Nationalisierung der politischen 
Landschaft und der Präsidentschaft von Milošević und Tudjman die Medienlandschaft 
zentralisierte, fragmentierte sie Anfang der neunziger Jahre in Bosnien. Diese 
Zersplitterung der Medien führte jedoch nicht zu unabhängiger oder freier 
Berichterstattung, sondern brachte sie unter die Kontrolle der drei nationalen Parteien. 
Die Medien konnten nicht unter direkte staatliche Kontrolle gebracht werden, da sich 
die Ziele der Koalitionsparteien grundsätzlich unterschieden. So verlangte zwar der 
bosnische Informationsminister Velibor Ostojić Ende 1990 eine „Säuberung“ der 
Medien, da er jedoch der SDS angehörte, war kaum zu erwarten, daß Umbesetzungen in 
den staatlichen Medien im Sinn der anderen beiden Parteien gewesen wäre. Dem 
Fernsehsender wurde oft von muslimischer Seite vorgeworfen pro-serbisch zu sein.242  

Alle Parteien der Koalition strebten seit dem Beginn ihrer Amtszeit eine Aufteilung des 
Fernsehsenders und der Oslobodjenje-Gruppe in drei nationale Einheiten an. Diese 
sollten unter Kontrolle der jeweiligen Parteien stehen. Während die kroatische und die 
serbische Partei eine politische Teilung der Republik vorwegnehmen wollten, hoffte die 
SDA, ihre Wähler bzw. die Muslime besser durch eine solche Aufteilung erreichen zu 
können. Erst Mitte 1991 setzte sich die SDA für die Erhaltung einheitlicher Medien ein, 
da deutlich wurde, daß eine Aufteilung der Medien eine Teilung des Landes begünstigte. 
RTVSA (Radio-Television Sarajevo) wehrte sich gegen eine Aufteilung und 
Oslobodjenje organisierte im März 1991 die erste anti-nationalistische Demonstration in 
Sarajevo, an der 5.000 Menschen teilnahmen. Während die SDS schon bald nach den 
Wahlen versuchte, die serbischen Journalisten einzubinden, zogen die SDA und die 
HDZ erst später nach. Doch noch vor Kriegsausbruch wurden Journalisten aller drei 

                                                 
240 Ebd., 245. 
241 Ramet, Balkan Babel, 81, 84. 
242 Jasmina Kuzmanović, Media: The Extension of Politics by Other Means, in: Sabrian Petra Ramet, 

Ljubiša S. Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered 
Community (Boulder, Col/San Francisco/Oxford 1995) 88 f. 



184 

Nationen von den jeweiligen Parteien unter Druck gesetzt oder neue Posten 
entsprechend der Loyalität oder Nationszugehörigkeit verteilt.243  

Im April 1991 verabschiedet das Parlament ein neues Mediengesetz, das es dem 
Parlament ermöglichen sollte, die leitenden Redakteure zu ernennen. Es kam zwar zu 
Protesten von Journalisten, es fehlte ihnen jedoch die nötige Legitimität, da sie 
wiederum oftmals nur aufgrund ihrer guten Kontakte zum Bund der Kommunisten zu 
ihren Posten gekommen waren.244  

Im November 1991 forderte die Serbische Demokratische Partei schließlich eine 
Aufteilung des Fernsehens in nationale Kanäle. Der Grund war eine angeblich unfaire 
Berichterstattung gegenüber den Serben, so daß die Aufteilung eine Schlüsselforderung 
der SDS im März 1992 wurde, als die ersten Barrikaden wieder abgebaut werden 
sollten. Im Januar 1992 stellte die HDZ schließlich ähnliche Forderungen. 
Währenddessen führte der Sender eine Publikumsbefragung durch, demzufolge 330.000 
zu 35.000 Teilnehmer gegen eine Teilung waren. Die SDS erklärte daraufhin, daß der 
Sender nicht das Recht habe, die Bevölkerung nach ihrer Meinung zu fragen und 
kommentierte, daß die Partei schon wisse, was die Leute wollen.245 So versuchten die 
nationalistischen Parteien eine Rotation der drei Sender zu vereinbaren, da ihre 
Reichweite unterschiedlich war. Während der erste Sender 91 % der Bevölkerung 
erreichte, erreichten der zweite und dritte Sender nur 78 % der Einwohner Bosniens. 
Oslobodjenje und TVSA blieben während des Krieges in Kroatien „neutral“.246 
Zugleich führte diese Neutralität leicht zum Ausblenden kritischer Situationen. So 
beschreibt Mark Thompson in seiner Analyse der beiden Hauptmedien Bosniens, daß 
aus Angst Stellung beziehen zu müssen kaum über die ersten Straßenblockaden in 
Sarajevo am 3. März 1992 hinaus berichtet wurde.247  

Der damalige Chefredakteur des RTVSA schildert den Druck auf den Sender sehr 
anschaulich, als muslimische Soldaten den Staudamm von oberhalb von Višegrad im 
April 1992 besetzten und drohten ihn zu sprengen. Er erhielt kurz darauf zwei Anrufe: 

„Der erste kam von der politischen Organisation der Moslems: «Herr Pejic, 
wenn Sie unser Telefongespräch mit den Soldaten beim Damm von 
Visegrad nicht live ausstrahlen, werden sie ihn zerstören!» 

Der zweite Anruf kam von der Serbenpartei: «Herr Pejic, wenn Sie das 
Telefonat mit den paramilitärischen Molsems in Visegrad live ausstrahlen, 
werden sie Ihren Sender zerstören.»... 

Ich beschloß, das Telefongespräch mit den Moslemsoldaten beim Damm zu 
senden, den Damm zu retten und eine ökologische Katastrophe zu 

                                                 
243 Thompson, Forging War, 220-222. 
244 Kuzmanović, Media: The Extension of Politics by Other Means, 89. 
245 Nenad Pejic, Medien und Krieg in Jugoslawien, in: Europäische Rundschau, Nr. 4/92, Jhrg. 20, 64.  
246 Auch die bosnische Regierung versuchte, sich als "neutral" zu erklären, was jedoch auf den 

Widerstand der SDS Abgeordenten stieß. 
247 Thompson, Forging War, 222-224, 227. 



185 

vermeiden. Minuten später begann eine serbische paramilitärische Einheit, 
den Fernsehsender Sarajevo zu beschießen.“248 

Das Verhalten der Redakteure läßt sich mit dem der moderaten Politiker der SDA und 
HDZ vergleichen. Demnach lag in der Verhandlung und der Suche nach einem 
Ausgleich die beste Chance einen Krieg zu verhindern. Zweitens war der Glaube weit 
verbreitet, daß es nicht zu einem Krieg kommen würde, bei dem die Volksarmee auf 
Seiten der SDS kämpft. Weiterhin kamen viele Journalisten aus einem pro-
jugoslawischen und kommunistischen Umfeld und identifizierten sich nicht mit den 
nationalistischen Parteien. Schließlich herrschte eine weitgehende Parität zwischen den 
Nationen mit einer entsprechenden Informationsbalance.249 

Während die Medien in Sarajevo noch um eine ausgewogene Berichterstattung bemüht 
waren, begann die SDS bereits eigene Medien aufzubauen bzw. sich stärker an Serbien 
zu orientieren. So wurde der Sender der RTVSA für Nordostbosnien bereits am 1. 
August 1991 umgeschaltet, so daß stattdessen das serbische Fernsehen empfangen 
wurde. Am 1. März 1992 wurde das Büro des Fernsehsenders Sarajevo in Banja Luka 
unter die Kontrolle der SDS gebracht. Auch die regionale Tageszeitung Glas wurde seit 
den Wahlen 1990 von der SDS kontrolliert.250 Der Aufbau von kroatischen Medien in 
Bosnien begann hingegen erst mit Ausbruch des Krieges und der Verschlechterung der 
Beziehungen zwischen Muslimen und Kroaten 1993.  

Insgesamt waren die bosnischen Medien zwischen 1990 und 1992 bemüht, die Einheit 
der Republik zu unterstreichen und engagierten sich wenig für den Nationalismus der 
Parteien. Dies läßt sich einerseits auf die große Koalition der drei Parteien 
zurückzuführen, die eine klare Dominanz einer Gruppe ausschloß. Andererseits 
reflektiert diese Linie auch die zunehmenden Bemühungen der SDA, die Republik zu 
erhalten. Als Reaktion darauf bemühte sich die SDS schon bald ein paralleles Netzwerk 
einzurichten, um propagandistisch den Krieg vorzubereiten. Interessant ist hierbei, daß 
sie vor Kriegsausbruch keine eigenen Medien in größerem Umfang produzierte, sondern 
in erster Linie einen Zugang serbischer Medien in Gebieten unter ihrer Kontrolle 
förderte. So bemerkt Petar Luković in der serbischen Wochenzeitung Vreme: „They 
needed just six months. Serbian TV during that period [the winter of 1991-92] was just 
geared for the Serbs in Bosnia, not for Serbia.“251 Die Bedeutung des serbischen 
Fernsehens für Bosnien blieb im weiteren Konfliktverlauf erhalten. Es verbreitete 
Fehlinformation und manipulierte die öffentliche Meinung in Serbien und in der 
„Republik Srpska“252  

Der Krieg und die Fragmentierung der Medien 

                                                 
248 Pejic, Medien und Krieg in Jugoslawien, 61.  
249 Thompson, Forging War, 229-231.  
250 Ebd., 250 f. 
251 zitiert nach: Ebd. 250. 
252 So war Milošević und die RTS zuerst gegen den Vance-Owen Friedensplan. Als der Präsident 

Serbiens die Meinung änderte, berichtete auch das Fernsehen fortan positiv. Am 9.4 1993 waren 
noch 70 % der Serben in der Bundesrepublik Jugoslawien gegen den Plan, nach dem Umschwung in 
der Berichterstattung stieg die Zustimmung Anfang Mai auf 61,7 %. Derartige Umfragen sind mit 
Vorsicht zu verwenden, der Trend ist jedoch eindeutig. s. Slobo‘s slide, The Economist, 15.5.1993, 
35. 



186 

Die Lage in den beiden bzw. drei Teilen Bosnien-Herzegowinas ist zwar 
unterschiedlich, im Kern gibt es jedoch in ganz Bosnien-Herzegowina kaum 
unabhängige Medien. So charakterisiert Radovan Karadžić die Aufgaben der Medien 
folgendermaßen: „You must take power decisively and completely... It is impermissible 
for anybody to be a radio director or newspaper editor, if they do not implement the 
policy of the party in power. These are state functions.“253 Dementsprechend existierten 
in der „Republika Srpska“ zwei Fernsehsender in Banja Luka und Pale nur unter strikter 
Kontrolle der SDS. Bis September 1996 gab es nur eine einzige Tageszeitung Glas 

Srpski. Die wenigen nicht-staatlichen Medien haben eine sehr niedrige Auflage und 
Medien aus anderen Teilen Bosniens waren nicht zu erhalten. Wie auch in „Herceg-
Bosna“ sind in der „Republika Srpska“ jedoch die Medien des „Mutterlandes“ zu 
erhalten. Die meisten Radiosender und lokale Zeitschriften besitzen keine oder kaum 
Freiheit der Berichterstattung. Selbst die beiden wichtigsten privaten Radiosender 
(Radio Big und Radio Krajina) folgen der nationalistischen Linie der SDS und gehören 
oftmals Personen, die der Partei nahe stehen.254  

Die Nachrichtenagentur SRNA kontrolliert weitgehend die Berichterstattung. Der Inhalt 
der Berichte wird vom Internationalen Helsinki Komitee als „hate speech“ bezeichnet. 
„Hate speech“ wird hierbei folgendermaßen definiert: „...the advocacy of hatred and 
intolerance towards an individual or group on the basis of race, religion, nationality, 
ethnic origin, and sex or gender.“255 Ein Beispiel für die Berichterstattung ist folgende 
Meldungen vom 22. April 1996, die gleichermaßen Muslime und Kroaten als 
Verschwörer gegen Serbien darstellt:  

„...[T]he former Muslim prime minister, Haris Silajdzic is openly 
announcing a new war, warned Miroljub Jevtic, the well-known publicist. 
He thinks that such a statement only confirm Serb fears that the Muslims in 
this illusory peace are rapidly arming themselves, „preparing to realise their 
dream of unitary B-H, through military“... 

The Croat policy is anti-European and is directed at the destabilisation of 
Europe, and the contribution of the Croats to today's developments in 
Europe is catastrophic, warn French media. „It is impossible that the Croats 
acted as Germany ordered them. Croatia has always presented itself as a 
good, obedient learner, but in Croats there has always been a syndrome of 
surpassing their masters“, warn French media. „It is very well known that 
during the WWII, the Germans themselves, were horrified by Croat 
atrocities. The Croats surpassed their masters in this war, too.“256 

Bei der Berichterstattung von SRNA fällt auf, daß Berichte über den Islam eine große 
Rolle einnehmen. Inhaltlich fehlt zwar oft der Bezug auf Bosnien, er wird jedoch in der 
Meldung hergestellt um eine Bedrohung der Serben durch den Islam zu untermauern. 

                                                 
253 Radovan Karadzic, Work with a Smile on Your Face, in: Bosnia Report, July-October 1996, Nr. 16, 

9. 
254 International Helsinki Ferderation of Human Rights (Hg.) Annual Report 1996 (Wien 1996) 51. Ein 

Radiosender in Pale gehört zum Beispiel der Tochter von Radovan Karadžić. 
255 Ebd., 5. 
256 SRNA, 22.4.1996, zitiert nach: http://www.suc.org/ news/ srna/ previous_english/ april96/ 

apr_22,_1996_-_daily.html. 



187 

Die Berichte bemühen sich auch der „Republika Srpska“ eine scheinbar möglichst große 
internationale Unterstützung zukommen zu lassen und nicht genannte westeuropäische 
oder amerikanische Berichte zu zitieren, um die andere Seite (s. Meldung 2 „Paris“) zu 
diskreditieren.  

Trotz der formal existierenden Föderation zwischen Kroaten und Muslimen ist die 
Medienlandschaft zwischen der „Republik Herceg-Bosna“ und den Gebieten der 
Muslime gespalten. In den kroatisch dominierten Gebieten gibt es kaum eigene Medien, 
die meiste Berichterstattung stammt aus Kroatien. Mit dem Föderationsabkommen 
Anfang 1994 nahm die negative Berichterstattung über die Muslime ab. Das wichtigste 
Organ der HDZ in „Herceg-Bosna“ ist die Nachrichtenagentur HABENA. Während die 
kroatischen Medien in „Herceg-Bosna“ dominieren, waren Medien aus anderen Teilen 
Bosniens kaum zu erhalten. Neben dem kroatischen Fernsehen ließ sich in „Herceg-
Bosna“ nur der Sender RTV Mostar empfangen, der in der Hand extremer Nationalisten 
ist. Die kroatische Medienberichterstattung erweckt den Eindruck, daß „Herceg-Bosna“ 
Teil Kroatien sei.  

Die größte Vielfalt besteht im Einflußbereich der Regierung. Die einzige Fernsehstation, 
die das gesamte Gebiet erreicht, ist RTVBiH. Der Sender steht unter 
Regierungskontrolle, es gibt jedoch eine Reihe lokaler Fernseh- und Radiosender, die 
unabhängige Berichterstattung bieten. Im Teil Bosniens unter Regierungskontrolle 
bestehen drei Nachrichtenagenturen. Die regierungsnahe Agentur BH Press, die 
unabhängige ONSA, die von Oslobodjenje geschaffen wurde und MINA, eine 
muslimisch orientierte Nachrichtenagentur. 

In den Medien in diesem Teil Bosniens ist jedoch auch „hate speech“ weit verbreitet. 
Insbesondere Radiosender wie Ljiljan, Zamaj od Bosne und Radio Havat beschuldigen 
Serben der kollektiv, treten für eine Islamisierung des Staates ein und riefen zur Gewalt 
gegen Serben und muslimische „Verräter“ auf. Die große Tageszeitung Dnevni Avaz 

steht der SDA nahe. Oslobodjenje, die bekannteste Zeitung hat noch keine klaren 
Eigentumsverhältnisse und übt dementsprechend nur moderate Kritik an der Regierung. 
Die dritte bedeutende Zeitung ist Ljiljan, die eine muslimische Linie verfolgt und oft 
von Intoleranz gegenüber Kroaten und Serben geprägt ist. Der Chefredakteur 
Dzemaludin Latić war gemeinsam mit Alija Izetbegović Anfang der achtziger Jahre im 
Gefängnis in Folge der Prozesse gegen islamische Aktivisten. Ljiljan bekämpft auch die 
unabhängige Presse,257 so beschuldigt es in folgendem Auszug aus einem Artikel die 
unabhängigen Medien Bosniens und Kroatiens pro-serbisch zu sein: „His Belgrade's 
magazine Vreme, Sarajevo's Slobodna Bosna, Split's Feral Tribune, Ljubljana's 
(Sarajevo's) Svijet, Zagreb's Arkzin - are the newspapers with more or less standardized 
pro-Serbian concept... However on Pejic's radio [Radio Slobodna Europa] Omer 
Karabeg, only member of editorial office who according to his name and surname is a 
Bosnian, speaks with such a heavy Serbian accent...on which even...the staff 
correspondent from Belgrade, could envy him.“258 

Eine der wenigen unabhängigen Medien in Bosnien ist Radio „Studio 99“. Dieser 
Sender entstand 1991 und bemühte sich um eine ausgewogene Berichterstattung. Da 

                                                 
257 International Helsinki Ferderation of Human Rights (Hg.) Annual Report 1996, 50 f. 
258 Fahrudin Djapo, Soros's War Orphans, in: Ljiljan, 28.2.1996, zitiert nach: http://www.cdsp. neu. 

edu/info/students/marko/ljiljan2.html.  



188 

jede kritische Darstellungsweise eine Bedrohung nicht nur für die SDS oder die HDZ, 
sondern auch die SDA darstellt, wurde der Sendebetrieb von „Studio 99“ oft gestört.259  

Die Medien erlangten ihre größte Bedeutung wohl vor Beginn der Krieges, als sie die 
Bevölkerung auf diesen durch Haßparolen vorbereiteten. Später läßt sich die 
nationalistische Stimmung nur noch sehr schwer durchbrechen, ohne als Verräter zu 
gelten. Dem Grad der Fehlinformationen entsprechend, klingt die Wahrheit oftmals wie 
eine Lüge. Durch den teilweise vorgespielten Pluralismus der Medien wirkt die 
Fehlinformation und Propaganda um so mehr.260 In diesem Zusammenhang betonte 
Tadeusz Mazowiecki, der Berichterstatter für die UNO Menschenrechtskommission in 
Bosnien, daß den Medien eine besondere Bedeutung zukommt: “Die lokale Presse hat in 
diesem Konflikt eine sehr negative Rolle gespielt. Die internationale Gemeinschaft 
sollte die Ermöglichung der Presse- und Meinungsfreiheit aufs äußerste unterstützen.“261  

3.5.2. Libanon 

Die zersplitterte Zeitungslandschaft 

Wie bereits im historischen Abriß erwähnt, besaß der Libanon die freieste 
Medienlandschaft des Nahen Ostens. Bereits in der Verfassung von 1926 ist die 
Pressefreiheit (Art. 16) verankert. Seit der Unabhängigkeit und bis heute gab es immer 
wieder Bemühungen der Regierung, eine Kontrolle über die enorme Vielfalt der 
Veröffentlichungen zu bekommen. 1970 erschienen 45 verschiedene Tageszeitungen 
mit einer Gesamtauflage von 400.000, wovon täglich 300.000 verkauft wurden. Dies 
entspricht einer Zahl von 12 gedruckten Zeitungen für 100 Einwohner. Die Zahl war 
nicht nur die höchste des arabischen Raumes (Ägypten 2/100), sondern lag vor 
Ausbruch des Bürgerkrieges über der Verbreitung von Tageszeitungen in Jugoslawien 
(7,6/100).262 

Die Medien spielten eine große Rolle bei der Vermittlung von Informationen zwischen 
der politischen Elite und der Bevölkerung. Da andere Vermittlungsstrukturen 
(Parteimitgliedschaft, öffentliche Schulen) im Libanon nicht oder nur teilweise 
bestehen, nehmen die Medien eine größere Rolle in diesem Bereich an, als dies in den 
meisten anderen Ländern üblich ist. 263 

Trotz der formalen Unabhängigkeit standen die meisten Zeitungen entweder einer Partei 
oder einem anderen arabischen Land nahe, so daß eine wirkliche unabhängige Presse 

                                                 
259 Adil Kulenović, «Wir wollen keine Mauern» , Das unabhängige «Radio Studio 99» in Sarajevo, in: 

Johannes Vollmer (Hg.) «Daß wir in Bosnien zur Welt gehören»: für ein multikulturelles 
Zusammenleben (Solothurn/Düsseldorf 1995) 64-66. 

260 zur Rolle des Fernsehens bei der Bosnienberichterstattung (im ehemaligen Jugoslawien und in 
Westeuropa) s. James Gow, Richard Paterson, Alison Preston (Hg.) Bosnia by Television (London 
1996). 

261 veröffentlicht in :„Ein Frieden in Bosnien braucht eine civil society“, Interview des Autors mit 
Tadeusz Mazowiecki, in: Das Haus La Maison The House, November 1994, 7 f. 

262  Die hohe Zahl für den Libanon ist jedoch täuschend. Kleinere Länder tendieren bei solchen 
Vergleichen überrepräsentiert zu werden. Weiterhin diente der Libanon als Verlagsort für Zeitungen, 
die im gesamten arabischen Raum gelesen wurden. 

263  Anis Moussallem, La Presse Libanaise. Expression du Liban politique et confessionnel et forum des 
pays arabes (Paris 1977) 20 f., 25. 



189 

kaum bestand. Die größte Zeitung war An Dahar, die pro-westlich ausgerichtet war. Das 
wichtigste Blatt Ägyptens bzw. der Nasseristen war Al Anwar. Neben arabischen 
Zeitungen gab es einige fremdsprachige Zeitungen. Die französischen Tageszeitungen 
(z.B. L'Orient-Le Jour) wurde in erster Linie von der maronitischen Oberschicht 
gelesen.264 

Die Zersplitterung der Medienlandschaft wirkte sich auf die Berichterstattung aus. So 
gab es keine national (libanesisch) ausgerichtete Zeitung. Die Zeitungen waren stets ein 
Spiegelbild der Konfession, die sie vertraten oder des Landes, das sie finanzierte. Wie 
aus der sozialen und wirtschaftlichen Beschreibung des Libanon deutlich geworden ist, 
waren die Konfessionen nicht einheitliche Blöcke, sondern waren intern von Brüchen 
und sozialen Hierarchien geprägt. Dementsprechend repräsentieren die meisten Medien 
nicht einmal die gesamte konfessionelle Gruppe, sondern lediglich deren Elite, die die 
Zeitung finanzierte. Anis Moussallem vergleicht die Medienlandschaft des Libanon (wie 
auch das politische System) mit dem Frankreich des 19. Jahrhunderts. In beiden Ländern 
ist die Presse und das politische System durch das Großbürgertum monopolisiert. Somit 
war der Pluralismus der Medien nur scheinbar, da eine gesellschaftliche Schicht durch 
ihre wirtschaftliche und politische Macht die Berichterstattung kontrollierte. 

Die Medien untermauerten somit die fehlende nationale Integration des Staates. 
Zugleich ermöglichte die Vielseitigkeit des Landes und der religiöse Pluralismus eine 
freie Medienlandschaft. Da die Demokratie im Libanon auf dem konfessionellen 
Pluralismus beruht, hätte die Medienlandschaft des Landes kaum Bestand, gäbe es im 
Libanon nur eine größere Konfession. Die meisten Zeitungen waren, trotz ihrer 
konfessionellen Verankerung keine religiösen Zeitungen. Anders als in Bosnien bzw. 
Jugoslawien flossen religiöse Standpunkte direkt in die größeren Tageszeitungen ein 
und bedurften wohl deshalb keiner spezifischen Medien.265  

Dame  Auflage (9/72) Orientierung 

An-Nahar (Der Tag) (9/75) 70.000 christlich / unabhängig 

Al-Anwar (Die Lichter)  (9/75) 60.000 christlich / unabhängig, Ägypten 

Al-Mouharrer (Der Redakteur) 40.000 muslimisch / Ägypten 

L‘Orient-Le Jour / französisch  (9/75) 20.000 christlich / unabhängig 

Lissane Al-Hal (Der Wortführer) 12.000 christlich / unabhängig 

Al-Bayrak (Die Standarte) 8.500 christlich / unabhängig 

Al-Jarida (Die Zeitung) 8.500 christlich / unabhängig 

Al-Hayat (Das Leben)  (9/74) 8.000 muslimisch / Saudi-Arabien 

Al-Amal (Die Aktion) 8.000 christlich / Kata'ib 

Le Soir / französisch 8.000 christlich, armenisch / unabhängig 

As-Safa (Die Klarheit) / französisch 7.000 christlich / unabhängig 

The Daily Star / englisch  (9/75) 7.000 muslimisch / unabhängig 

                                                 
264 Henk Prakke, Winfried Blerg, Michael Schmolke, Handbuch der Weltpresse, Bd. 1: Die 

Presseysteme der Welt (Köln/Opladen 1970) 328 f. 
265  Moussallem, La Presse Libanaise, 24, 26, 49 f., 83. 



190 

Beyrouth Al-Massa (Beirut - Abend) 4.000-6.500 muslimisch / progressiv (später Libyen) 

Nida‘ al-Watan (Der Ruf des 
Vaterlandes) 

4.000 christlich / maronitische Kirche 

Al-Yaoum (Heute) 3.000-5.000 muslimisch / Ägypten 

Al-Bina (Das Bauwerk) 3.000 christlich / PPS, großsyrisch 

An-Nida‘ (Der Aufruf) 3.000 libanesisch / Kommunistische Partei 

Al-Joumhouriat (Die Republik) 3.000 christlich / Nationale Block 

Saout Al-Ourouba (Stimme des 
Arabismus) 

2.500 muslimisch / Najjada Partei 

Ach-Chaab (Das Volk) 2.500 muslimisch / Ägypten 

Beyrouth 2.000-3.000 christlich / Baath 

Al-Kifah al-Arabi (Der arabische 
Kampf) 

2.000 muslimisch / Libyen 

Ach-Chams (Die Sonne) 1.500-2.000 christlich / Saudi-Arabien 

Tabelle 5: Die wichtigsten Tageszeitungen in der 1. Hälfte der siebziger Jahre
266 

Insgesamt ist eine Vorherrschaft christlicher Zeitungen zu beobachten. Aus Tabelle 5 
wird deutlich, daß die größten christlichen Zeitungen eine Gesamtauflage von etwa 
210.000 Exemplaren haben, während die muslimischen Tageszeitungen lediglich eine 
Auflage von ca. 70.000 Stück besitzen. Nur 3.000 Exemplare der kommunistischen 
Parteizeitung An-Dida‘ wenden sich an die gesamte Bevölkerung. Da der 
Analphabetismus bei Christen und Muslimen auf einem ähnlichen Niveau Anfang der 
siebziger Jahre lag, kann darin kein Grund für die hohe Differenz gesehen werden. 
Vielmehr kann die christliche Vorherrschaft in der Geschäftswelt, die die Zeitungen 
finanziert, die drei Mal höhere Auflage christlich-dominierter Zeitungen erklären.  

Bei der Zeitungsberichterstattung standen im Libanon fünf Themen im Mittelpunkt. An 
ihnen lassen sich die Position der jeweiligen Zeitungen verdeutlichen. Einige von diesen 
Grundthemen bilden eine Trennungslinie zwischen pan-arabischen, linken und 
muslimischen Zeitungen auf der einen Seite und christlich-maronitischen, pro-
westlichen Publikationen auf der anderen Seite. Lediglich zwei Themen werden von 
allen Zeitungen gleichermaßen vertreten, jedoch mit unterschiedlicher Stärke. Der 
Unterschied liegen jedoch im Schwerpunkt und der Bedeutung des Themas im 
Gesamtkonzept. 

1. Die meisten muslimischen Zeitungen, die Organe der syrischen oder der irakischen 
Baath-Partei, sowie Zeitungen mit Verbindungen zu Ägypten beschrieben die arabische 
Einheit als Ziel aller Araber. Die christlichen, armenischen und französischsprachigen 
Zeitungen, insbesondere Al-Amal, unterstrichen hingegen die Unabhängigkeit und 
Souveränität des Libanon. 

2. Die linken Zeitungen, in erster Linie die kommunistische Parteizeitung An-Dida‘ 
unterstützte eine Freundschaft mit der Sowjetunion und lehnte den amerikanischen 
Imperialismus ab. Die christliche und rechtsgerichtete Presse (Al-Amal, Dida‘ al-Watan, 

                                                 
266  Die Auflagenhöhe basiert auf dem täglichen Durchschnitt von Sepember 1972, oder des Monats in 

Klammern hinter der Auflage. Ebd., 85-90, 98-100, 160-162, 201-241. 



191 

Ach-Chams, Al-Hayat, Le Soir) analysierten den sowjetischen Imperialismus und 
betonten die enge Bindung an Frankreich und den Westen insgesamt.  

3. Die letztgenannte Gruppe von Tageszeitungen gehören zu den Verteidigern der 
Status-Quo im Libanon und betonen das demokratische System des Landes und die freie 
Marktwirtschaft. Großteils verteidigen sie auch Saudi-Arabien (z.T. als Finanzier der 
Zeitungen) gegenüber linken und progressiven Publikationen. 

4. Alle Zeitungen setzten sich für eine Befreiung Palästinas ein, wobei die pan-
arabischen Zeitung dieses zu einem ihrer zentralen Themen machen, während die 
meisten christlich dominierten Blätter sich weniger stark hierfür engagieren.  

5. Schließlich sprachen sich vor Ausbruch des Bürgerkrieges alle Zeitungen für die 
Erhaltung einer nationalen Einheit aus. Insbesondere in Krisenzeiten rufen die 
wichtigsten Zeitungen zu einer christlich-muslimischen Kooperation auf. Diese 
Gemeinsamkeit aller Zeitungen ist jedoch trügerisch, da die Art der Zusammenarbeit 
sehr unterschiedlich gesehen wird. Zugleich besteht hier ein Unterschied zu Bosnien, wo 
sich vor Kriegsausbruch viele Medien eindeutig gegen eine Kooperation der drei 
Nationen ausgesprochen haben.267  

Insgesamt verfolgen die meisten christlichen Zeitungen einen konservativen bzw. 
reaktionären Kurs, während die meisten muslimischen Zeitungen von einer 
progressiven, linken und meist panarabischen Linie geprägt sind. Diese Orientierungen 
erklären die ungewöhnliche Allianz zwischen christlichen Medien und den islamisch 
konservativen Regimen (Saudi-Arabien, Kuwait und Jordanien) Trotz ihres religiösen 
Staatswesens sahen sie die christlich-konservativen Medien (und Parteien) als natürliche 
Verbündete gegenüber der Bedrohung durch die säkulare, panarabische Bewegung, die 
in erster Linie von Ägypten ausging. Diese Allianz wandelte sich im Lauf des 
Bürgerkrieges, nicht zuletzt aufgrund der islamischen Revolution im Iran und dem 
Erscheinen eines revolutionären Islamismus, der die konservativen Herrscher von einer 
anderen Seite bedrohte. 

Radio und Fernsehen unter staatlicher Kontrolle 

Anders als in Bosnien spielte das Fernsehen und das Radio vor Ausbruch des 
Bürgerkrieges keine bedeutsame politische Rolle. Das Anwachsen der Zahl der 
Fernsehbesitzer ist jedoch beeindruckend. 1959 gab es nur 6.000 Fernseher im Land. 
1963 stieg die Zahl auf 90.000, 1965 auf 150.000. 1971 besaßen 320.000 Haushalte 
einen Fernseher. Bei einer durchschnittlichen Haushaltsgröße von 4,3 bis 4,6 Personen 
entspricht dies einer Zahl von 1,2 bis 1,8 Millionen Libanesen, die durch das Fernsehen 
erreicht wurden. Somit hatte ca. die Hälfte der Bevölkerung am Anfang der siebziger 
Jahre Zugang zur Fernsehberichterstattung. Die Zahl der Radiogeräte lag 1965 bei nur 
275.000. Der einziger Radiosender unterstand dem Informationsministerium, während 
die beiden Fernsehkanäle in privater Hand waren.268  

Das Radio Levant (später Radio Liban), das von Frankreich 1939 gegründet wurde, 
behauptete sich nach der Unabhängigkeit als staatlicher Monopolsender. Die Bruchlinie 

                                                 
267  Ebd., 143-146. 
268 Prakke, Blerg, Schmolke, Handbuch der Weltpresse, Bd. 1, 328 f.; Moussallem, La Presse 

Libanaise, 288. 



192 

zwischen den Konfessionen reflektierte sich vor dem Bürgerkrieg nicht im Radio. Die 
beiden Fernsehsender, Compagnie Libanaise de Télévision, CLT (seit 1959) und 
Télévision du Liban et du Proche-Orient (seit 1962), wurden zwar privat geführt, 
unterstanden jedoch der Zensur des Informationsministeriums. Fernsehen und Radio 
schlossen die Oppositionsparteien aus ihrer Berichterstattung aus und stärkten de facto 
die traditionelle politische Elite. Zugleich bemühten sie sich um die Förderung einer 
libanesischen Identität. Der fehlende Pluralismus der Berichterstattung verhinderte 
jedoch eine wirklich gesamt-libanesische Linie. Im Gegensatz zu den Zeitungen, in 
denen die innenpolitische Berichterstattung überwog, konzentrierte sich das 
Fernsehprogramm auf Unterhaltung, wodurch der politische Einfluß dieses Mediums 
reduziert wurde. 269 

Medien während des Bürgerkrieges 

Nach der ersten Phase des Bürgerkrieges versuchte die libanesische Regierung unter 
syrischem Druck die Pressefreiheit einzuschränken. Die Einführung der Zensur traf 
überwiegend anti-syrische Publikationen, wie z.B. Ad-Destour, eine pro-irakische 
Wochenzeitung. Syrien hatte zwei Gründe für diese Maßnahme. Erstens sollte hierdurch 
der Einfluß auf den Libanon gefestigt werden. Zweitens befürchtete Assad eine 
Beeinflussung der 30.000 syrischen Soldaten im Land durch anti-syrische Medien. Als 
Ergebnis der Zensur zogen viele größere Zeitungen nach Europa oder, etwas seltener, in 
andere arabische Länder, um. Das Engagement arabischer Länder im libanesischen 
Pressewesen reduzierte sich somit drastisch und zerstörte Libanon als Forum arabischer 
Politik. Der Herausgeber Ad-Destour, Ali Ballout, beschreibt die Pressefreiheit als das 
libanesische Öl: „Lebanon equals liberty and vice versa. Some Arab countries produce 
oil, others factories; in Lebanon it was press freedom. Our oil was our freedom.“270  

Partei / Politiker / Miliz Zeitung Fernsehen und Radio 

Forces Libanaises (Kata'ib) Al-Amal  Lebanese Broadcasting Corporation (LBC)  

Wächter der Zedern Al-Lubnan  

National-Liberale Partei Al-Ahrar  

Michel Aoun (& Anhänger) Nida Al-Watan  International Communications Network 

Hizbollah Ash-Shiraa  Al-Manar 

Rafik Hariri  Future TV, Télé Liban  

Sozial-Nationalistische Syrische Partei Al-Bina Kilikya 

Kommunistische Partei An-Nida‘ New Television (NTV) 

Tabelle 6: Wichtigesten Parteipolitischen Medien im Libanon während und nach dem Krieg
271 

Mit dem Rückgang syrischen Einflusses auf den Libanon in den frühen achtziger Jahren 
nahm die Pressefreiheit im Land wieder zu. Trotz dieses erneuten Pluralismus vertraten 

                                                 
269 Moussallem, La Presse Libanaise, 285-288. 
270 Terence Mirabelli, A muzzled Arab press fights its way out if the censor's tight grip, in: The Middle 

East, November 1977, Nr. 37, 54-58. 
271 René Chamussy, Chronique d'un guerre, Liban 1975-1977 (Paris 1978); Jahresberichte von 

Reporters Sans Frontières 1992 bis 1995 (London 1992, 1993, 1994, 1995).  



193 

die meisten Veröffentlichungen die Position einer Partei, eines anderen arabischen 
Landes, der Regierung, einer Konfession oder einer Ideologie. Somit war der 
Pluralismus nicht mit unabhängigen Medien verbunden. Da die Qualitätszeitungen 
großteils das Land verlassen hatten, verkamen die meisten Zeitungen und andere 
Medien zu reinen Sprachrohren der verschiedenen Konfliktparteien. Alle bedeutenden 
Medien beschworen die libanesische Einheit, trugen durch ihre Parteilichkeit jedoch in 
Wirklichkeit zu dessen Zerstörung bei.272 

Der Bürgerkrieg führte zu einer Zersplitterung der Medienlandschaft in eine Vielzahl an 
Fernseh- und Radiosendern. Insgesamt gab es 1993 noch 42 Fernsehsender und 186 
Radiostationen. Die Rolle der Zeitungen reduzierte sich im Krieg, da ihre Verbreitung 
schwieriger als die des Fernsehens oder Radios wurde. Die Fernsehsender, die während 
des Krieges entstanden wurden von den Milizen ins Leben gerufen und auch durch 
deren Aktivitäten finanziert. Somit dienten sie oftmals als direkte Propagandamaschine 
der Kriegsparteien. Die Propaganda drückt sich jedoch sehr unterschiedlich aus. 
Während der Sender der Hizbollah in erster Linie religiöse Sendungen ausstrahlte, 
finden sich bei christlichen Milizen oft reine Unterhaltungsprogramme, die vom Krieg 
ablenken sollten.  

3.5.3. Zusammenfassung 

Die Medien spiegeln stets eine Gesellschaft und ihr politisches System. Darüber hinaus 
verstärkten sie gesellschaftliche Entwicklungen. Im Libanon und in Bosnien werden die 
nationalen und religiösen Bruchlinien bereits vor Ausbruch des Krieges deutlich. Die 
fragmentierten Medien förderten die Unterschiede und trieben die Bevölkerung zu 
Gewalt und Haß an.  

Weder in Bosnien, noch im Libanon hatten sich in den Jahrzehnten vor dem Krieg 
unabhängige Medien bilden können. Während sie in Bosnien alle in staatlicher Hand 
lagen, unterstanden die Zeitungen im Libanon parteipolitischer Kontrolle. Die Medien 
konnten dementsprechend nicht das politische Geschehen überwachen, sondern waren 
ein Instrument der politischen Akteure. Ohne die Rolle der Medien wäre der Krieg in 
beiden Ländern in dem Ausmaß fast undenkbar. Die Struktur der Parteien im Libanon 
erschwerte eine Kommunikation zwischen Parteiführung und Wählern. In Bosnien 
wurde die Verständigung zwischen den nationalistischen Parteien und der Bevölkerung 
durch das Neuentstehen dieser Parteien erst 1989/90 erschwert. Diese 
Kommunikationslücke wurde von den Medien gefüllt. Während in Bosnien die 
muslimische Partei die Medien der Republik versuchte zu kontrollieren, konnten die 
kroatische und die serbische Partei über die Medien in Kroatien bzw. in Serbien ihre 
Wähler erreichen.  

Medien tragen dazu bei, die eigene nationale Identität zu definieren, andere 
auszugrenzen und Konflikte zu schüren. Bei vielen Konflikten übernehmen die Medien 
eine antreibende Rolle: „Notions of strategic and tactical uses of communication are far 
from alien to our understandings of the construction of cultural collectivities and the 
workings of media. This is no accident, for the media and wider cultural fields are 

                                                 
272 Moussallem, La Presse Libanaise, 307-312. 



194 

indeed to be conceived of as battlefields, as spaces in which contests for various forms 
of dominance take place.“273  

Der Krieg wäre somit weder im Libanon, noch in Bosnien oder die aktive Vorbereitung 
durch die Medien denkbar gewesen.274 Propagandistische Berichterstattung kann 
offensichtlich nicht durch die Abwesenheit staatlicher Einflußnahmen, wie im Libanon, 
verhindert werden. Vielmehr ist die Beherrschung der Medien durch politische Akteure, 
gleichgültig, ob diese an der Macht sind oder nur eine kleine Partei repräsentieren, eine 
Ursache für fehlende Objektivität. Die meisten Medien im Libanon und in Bosnien 
besaßen keine Glaubwürdigkeit gegenüber allen Konfessionen oder Nationen. So 
wurden Fernsehsender oder Zeitungen eng mit der jeweils bestimmenden Gruppe 
identifiziert. Da die wenigsten Medien eine staatliche Identität fördern, wurde der Staat 
geschwächt und die jeweiligen Gruppen innerhalb beider Staaten gestärkt.275  

3.6. Extrene Faktoren 

Bosnien-Herzegowina und der Libanon sind von Staaten umgeben, die sich in fast allen 
Phasen des Krieges und bereits zuvor aktiv in die inneren Angelegenheiten beider 
Staaten eingemischt haben.  

Bosnien wurde bereits vor seiner Unabhängigkeit von der großserbischen Politik 
Slobodan Milošević's beeinflußt, während der Einfluß Kroatiens erst mit Ausbruchs des 
Krieges einsetzte. Da fast 60 Prozent der bosnischen Bevölkerung der gleichen Nation 
angehört wie die Staatsnation der beiden Republiken, ist das Interesse Kroatiens und 
Serbiens offensichtlich. Teils versuchten die beiden Nachbarstaaten direkten Einfluß auf 
Bosnien zu nehmen. Zugleich mobilisierten Kroatien und Serbien ihre jeweilige 
Nationalbewegung innerhalb Bosniens und nahmen somit indirekten Einfluß auf die 
Entwicklungen in Bosnien.  

Im Libanon spielte Syrien seit seinem Bestehen eine große Rolle. Der Einfluß Israels 
wuchs durch den Krieg. Da beide Staaten ihre jeweiligen Partner im Libanon nicht nach 
nationalen Kriterien, sondern nach strategischen und ideologischen Kriterien wählten, 
hatten die Bündnisse nicht die gleiche Dauerhaftigkeit wie in Bosnien. 

                                                 
273 Philip Schlesinger, Media, the political order and national identity, in: Media, Culture and Society, 

1991, Jhrg. 13, 299. 
274 Bereits 1989 beschrieben Beobachter die Bezeihungen zwischen den Medien der jugoslawischen 

Republiken als „Medienkrieg“, s. Melita Šunjić, Der jugoslawische Medienkrieg, in: Medien 
Journal, Nr. 1/1989, Jhrg. 13, 41-45. 

275 Renaud de La Brosse, Introduction, in: Renaud de La Brosse (Hg.) Les médias de la haine. 
Reporters sans frontières (Paris 1995) 9-21. 



195 

3.6.1. Bosnien-Herzegowina 

Serbien 

In den achtziger Jahren kam der serbische Nationalismus und die damit verbundenen 
Gebietsansprüche an andere Republiken wieder auf. Der serbische Nationalismus erhebt 
seit seinem Bestehen einen Anspruch auf Bosnien (vgl. Kapitel 2.2.1.). Der 
jugoslawische Staat entsprach den Forderungen der serbischen Nationalbewegung, da 
alle Serben in einem Staat vereint wurden.276 Die starke Dezentralisierung Jugoslawiens 
und die Stärkung der beiden autonomen Provinzen, Kosovo und Vojvodina durch die 
Verfassung von 1974 führte jedoch in Serbien zu Kritik an der Staatsform (vgl. Kapitel 
3.1.1). Zu Beginn der achtziger Jahre wurde der Wunsch nach einer eigenen Republik 
unter den Albanern des Kosovo stärker. Als Reaktion darauf verstärkte sich der 
serbische Nationalismus.  

Zuerst lehnte die kommunistische Partei Serbiens den serbischen Nationalismus ab. 
Nach den Unruhen im Kosovo zwischen Albanern und Sicherheitskräften sah sich 
Parteiführung jedoch zunehmend gezwungen die nationalistischen Forderungen zu 
unterstüzen. So verurteilte der Vorsitzende des BdKS und spätere Präsident Ivan 
Stambolić die Verfassung von 1974 als anti-serbisch.277 

Das zentrale Dokument des neuen serbischen Nationalismus ist das sogenannte 
„Memorandum“ der serbischen Akademie der Wissenschaften. Teile wurden am 15. und 
24. September 1986 in Večernje novosti abgedruckt. Zunächst wurde das Dokument von 
der Akademie als unverbindlicher „Entwurf“ bezeichnet. Die 1993 verabschiedete 
Fassung unterscheidet sich jedoch nicht wesentlich von der ersten veröffentlichten 
Fassung.278 Das Memorandum bildet das ideologische Fundament für die Schaffung 
eines Großserbiens. Es gehört somit zu den konzeptionellen Grundlagen des Krieges. 
Der Bund der Kommunisten in Serbien verurteilte zwar noch dieses Memorandum, doch 
gelang es Slobdan Milošević diese Verurteilung geheim zu halten. Milošević hat sich 
somit frühzeitig die Möglichkeit offengehalten, das Memorandum politisch zu nutzen. 

Der Aufstieg des serbischen Nationalismus in die Politik ist eng mit der Person des 
Slobodan Milošević verknüpft. Die Säuberungen innerhalb der Kommunistischen Partei 
Serbiens in den siebziger Jahren erleichterten Politikern wie Milošević einen schnelleren 
Aufstieg nach Tito‘s Tod. 1984 wurde Ivan Stambolić Präsident des Bundes der 
Kommunisten Serbiens und ernannte Milošević zum Belgrader Parteivorsitzenden. In 
dieser Zeit tat er sich als durchgreifender Verfechter des Kommunismus hervor und 
unterdrückte jegliche Opposition. Im Januar 1986 übernahm er die Nachfolge von Ivan 
Stambolić, der Präsident Serbiens wurde. In seiner neuen Stellung zeigten sich erste 
offene nationalistische Tendenzen. So unterstützte er die anti-albanische Stimmung 
unter den Serben, besonders im Kosovo, die seit den albanischen Unruhen von 1981 
nicht mehr abgeflauten. Einer möglichen Bedrohung des kommunistischen Systems 

                                                 
276 hierzu s. Alojz Ivanišević, Klischees und Feindbilder: Wege und Irrwege des Jugoslawismus, in: 

Manfred Prisching (Hrsg.) Identität und Nachbarschaft (Studien zu Politik und Verwaltung 53, 
Wien/Köln/Graz 1994) 137-169. 

277 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 225-227. 
278 Kosto Mihailović, Vasilije Krestić, Memorandum der serbischen Akademine der Wissenschaften 

und Künste. Stellungnahmen zu Kritiken (Belgrad 1996). 



196 

versuchte Milošević dadurch entgegenzukommen, daß er sich mit Hilfe seiner Macht 
über Medien und Partei an die Spitze dieser Bewegung stellte.279 

Der Wandel vom Kommunismus zum Nationalismus Milošević's wird in seiner 
bekannten Rede in Gazi Mestan (Kosovo) zum 600. Jahrestag der Schlacht auf dem 
Amselfeld am 28. Juni 1989 deutlich. Er greift auf serbische Mythologie zurück und 
mobilisiert Autostereotypen. So beschreibt er, daß die Serben stets zerstritten waren. 
Dies habe 1389 die Niederlage auf dem Amselfeld verursacht. Diese Zerstritten erkennt 
er erneut im kommunistischen Jugoslawien. Aus seiner Sicht wurden dort den Serben 
von ihren Politikern Konzessionen aufgezwungen, die für kein Volk der Welt zumutbar 
gewesen wären. Dabei spielt er auf die Verfassung von 1974 an.  

Für Milošević endete diese Phase der Uneinigkeit der Serben 1989 mit der Abschaffung 
der Autonomie für den Kosovo und die Vojvodina, sowie in Machtübernahme 
serbienfreundlicher Politker in Montenegro. Somit hätte Serbien seine historische Größe 
wiedergefunden und könnte ehrenvoll der Helden von der Schlacht am Amselfeld 
gedenken. Obwohl er allgemein versöhnliche Töne über das Zusammenleben mit 
anderen Nationen anschlug, bediente er sich eines militaristischen Vokabulars. Zum 
Beispiel sprach er vom „Heroismus Serbiens“ und der „Schlacht für den Wohlstand.“ 
Mit dieser Rede bereitete er die Bevölkerung auf den kommenden Krieg vor. Er hielt sie 
am 28. Juni 1989, etwa ein Jahr vor den ersten Schüssen in Kroatien und fast auf den 
Tag genau zwei Jahre vor Beginn der Krieges nach der Unabhängigkeitserklärung 
Sloweniens und Kroatiens: 

„Aujourd'hui, six siècles plus tard, nous sommes de nouveau plongés dans 
des batailles, et confrontés à des luttes à venir. Celles-ci ne sont plus armées, 
quoique de telles ne soient pas encore exclues. Mais de quelque nature 
qu'elles soient, ces batailles ne sauraient être gagnées sans détermination, 
courage ni esprit de sacrifice, sans ces vertues qui furent présentes jadis sur 
le champ de Kossovo...Il y a six siècles, sur le champ de Kossovo, la Serbie 
a héroïquement défendu sa terre, mais aussi l'Europe. Elle se situait à 
l'époque sur le rempart qui protégeait la culture et la religion européennes, et 
la société européenne dans son ensemble.“280  

Spätestens als Milošević 1994 die Unterstützung für die bosnischen Serben weitgehend 
einstellte, wurde deutlich, daß er nicht wirklich ein nationalistischer Politiker ist, 
sondern lediglich den Nationalismus als Vehikel genützt hat, um seine Macht zu 
schützen und auszubauen. Nach der Ansicht des ehemaligen Führungsmitgliedes des 
BdKJ und späteren Dissidenten Milovan Djilas wäre “jeder serbische Machthaber 
gestürzt worden, hätte er nach Ende der Tito-Ära keine großserbischen Ziele 
verfolgt.“281 

In den Jahren 1988-1989 unternahm die serbische KP unter Milošević eine gezielte 
Kampagne gegen die Parteispitzen und die Regierungen von Montenegro, Kosovo, 

                                                 
279 Aleksa Djilas, A Profile of Slobodan Milosevic, Foreign Affairs, Summer 1993, Nr. 3, Jhrg. 72, 81-

96. 
280 abgedruckt in: Slobodan Milošević, Les Années Décisives (Lausanne 1990) 310-315. Die Reden 

(1984-1989) von Milošević wurden in diesem Buch veröffentlicht. 
281 „Das endet in der Katastrophe“, Spiegel-Interview mit Milovan Djilas über die Fehde zwischen den 

Serben, in: Der Spiegel, 24.5.1993, 143. 



197 

Vojovodina und auch Bosnien. Inszenierte Massendemonstrationen (sog. „Meetings“) 
sollten die jeweiligen Führungen unter Druck setzten und zum Rücktritt zwingen. Diese 
Strategie ging meist auf, so daß Milošević-treue Politiker 1990 in Montenegro, Kosovo 
und Vojvodina an die Macht gelangten. In Bosnien wurden die geplanten Proteste gegen 
die Regierung jedoch bereits im Voraus bekannt und konnten somit von der bosnischen 
Regierung verhindert werden. Die Beziehungen zwischen beiden Republiken 
verschlechterten sich in Folge dramatisch und vergrößerten die Distanz zwischen den 
kommunistischen Parteien in Serbien und Bosnien.282 

Die Politik der serbischen Staatsführung konzentrierte sich in der Folge auf die 
Unterstützung der Serbischen Demokratischen Partei in Bosnien und in Kroatien (vgl. 
Kapitel 3.1.1., 3.2.1). Erst die militärische und wirtschaftliche Unterstützung Serbiens 
ermögliche die Entstehung der serbischen Autonomiegebiete in beiden Republiken. Die 
offizielle Begründung war der Schutz der serbischen Bevölkerung in Kroatien und 
Bosnien. Im Hintergrund stand jedoch stets die Absicht, einen großserbischen Staat zu 
errichten.283 

Noch vor der Unabhängigkeit Bosniens versorgte Serbien Mitglieder der SDS mit 
Waffen. Einzelheiten über diese Bewaffnung bosnischer Serben, die unter den Namen 
RAM bekanntgeworden ist, sind bis heute weitgehend ungeklärt. Man weiß lediglich, 
daß 1990 Serbien Waffen in drei Regionen Bosniens (Krajina, Herzegowina und 
Romanija) verteilte (vgl. Kapitel 3.1.1.).284 Diese Unterstützung setzte sich fort, als die 
„Republika Srpska“ von der SDS in Bosnien ausgerufen wurde. Trotzdem erkannte 
Serbien die „Republik“ nie offiziell an. Die Beziehungen zwischen Serbien und den 
bosnischen Serben verliefen nicht reibungslos. Im Gegensatz zu Milošević waren die 
Politiker der SDS wirkliche Nationalisten. Zudem war in der serbischen Partei die 
antikommunistische Komponente stark ausgeprägt. Solange Milošević mit der SDS und 
den nationalistischen Parteien und Milizen im eigenen Land zusammenarbeitete blieben 
die Beziehungen gut.285 

Während der Friedensverhandlungen zwischen 1992 und 1994 schien Milošević stets 
einen moderater Linie als die Vertreter der „Republika Srpska“ zu vertreten. Hierbei 
handelte es sich jedoch meist um taktischer Manöver, um den Vorwurf zu entkräften, 
daß Milošević die bosnisch-serbische Armee kontrolliert. Wirkliche Spannungen 
entstanden im August 1994, als Radovan Karadzić und die politische und militärische 
Führung der bosnischen Serben erneut einen Friedensplan (den Vorschlag der 
Kontaktgruppe aus fünf Nationen) ablehnten, der von Serbien unterstützt wurde. 
Milošević verhängte daraufhin ein Wirtschaftsembargo gegen die Serben in Bosnien. 

                                                 
282 Robert J. Donia, John V.A. Fine, Bosnia and Hercegowina, 205 f.  
283 Die Grenzen dieses Staates sollten den Großteil Kroatiens (Slawonien, Dalmation und die Kraijna) 

und Bosnien umfassen. Der Schluß, daß führende serbische Politiker seit Ende des achtziger Jahre 
Großserbien anstreben, ist sehr umstritten. Einige Analysen (so Paul Shoup, The Bosnian Crisis in 
1992, in: Sabrian Petra Ramet, Ljubiša S. Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia. Politics, Economic 
and Culture in a Shattered Community (Boulder, Col/San Francisco/Oxford 1995) 155-187) urteilen, 
daß die SDS bis Anfang 1991 noch eine politische Lösung außerhalb Großserbiens akzeptiert hätte. 

284 Misha Glenny, The Fall of Yugoslavia (London 1993) 150 f. 
285 Shoup, The Bosnian Crisis in 1992, 171 f. 



198 

Nur noch humanitäre Hilfe durfte in die selbsternannte Republik geliefert werden.286 
Auch wenn dieser Bruch nicht so vollständig war, wie nach außen dargestellt, wurden 
die Differenzen unübersehbar. Drei Gründe lassen sich für den Bruch Serbien mit den 
bosnischen Serben anführen. Dieser Wechsel des serbischen Präsidenten wird oft als 
Schlag gegen seinen Widersacher Karadžić gesehen. Erstens sah Milošević seine Macht 
durch den populären Präsidenten der „Republika Srpska“ und seine Verbündeten in 
Serbien (u.a. Vojislav Šešelj) bedroht. Zweitens bewirkte das Wirtschaftsembargo der 
UNO gegen Serbien eine wirtschaftliche Krise. Durch den Bruch mit den bosnischen 
Serben erreichte Milošević eine Lockerung der Sanktionen. Drittens hielt der serbische 
Präsident die Zugeständnisse an die bosnischen Serben des Friedensplanes für 
ausreichend. So sagte Milošević bei einer Gedenkfeier zum fünfzigsten Jahrestag der 
Befreiung Serbiens vom Faschismus 1995, daß die internationale Gemeinschaft durch 
den Friedensplan die Gebiete und den Kampf der bosnischen Serben anerkennen würde. 
Er sah daher die Fortführung des Kampfes als eine unnötige Aggression gegen die 
Staatengemeinschaft.287 Hierdurch wird deutlich, daß der serbische Präsident das 
Kriegsziel für erreicht hielt und den Teilungsplan als Kompromiß akzeptierte.288 

Die serbische Politik gegenüber Bosnien wurde prinzipiell von dem nationalistischen 
Programm eines Großserbiens geleitet. Da Milošević dieses Ziel weniger aus 
Überzeugung und vielmehr aus machtpolitischen Interessen verfolgte, wurde die 
Umsetzung eines Großserbiens nicht weiter verfolgt, als dies die Macht der politischen 
Führung Serbiens zu gefährden schien. 

Kroatien 

Der Anspruch Kroatien auf Bosnien-Herzegowina besteht seit dem Entstehen der 
kroatischen Nationalbewegung. Kroatische Nationalisten haben aus drei Gründen 
Anspruch auf Bosnien erhoben. Erstens sollten alle Kroaten in einem kroatischen Staat 
leben, so daß in Folge auch die bosnischen Kroaten einem kroatischen Staat angehören 
sollten. Weiterhin wird von kroatischen Politikern oftmals die Eigenständigkeit der 
Muslime verleugnet. So schrieb Franjo Tudjman 1981: 

„Though the Orthodox population was in the minority as compared with the 
ethnically largely identical Catholic and Moslem population, which together 
comprised a majority of 56 percent (which has now grown to 62 percent) the 
Serbian side overly stressed the „right of the sword“ since Serbia had 
entered World War I because of Bosnia and Hercegovina and had been a 
victor in the conflict.  

An objective examination of the numerical composition of the population of 
Bosnia and Hercegovina cannot ignore that the majority of the Moslems is in 
its ethnic character and speech incontrovertibly of Croatian origin.“289 

                                                 
286 David Owen, Balkan Odyssey (London 1995) 296 f.; Stan Markotich, Belgrade gives formal nod to 

obververs, RFE/RL Daily Report, Nr.176 (Washington 15.9.1994). 
287 Stan Markotich, Milosevic on military campaigns in Bosnia, RFE/RL Daily Reports, Nr. 201 

(Washington 21.10.1994). 
288 Laura Silber, Allan Little, The Death of Yugoslavia, 373-383. 
289 Franjo Tudjman, Nationalism in Contemporary Europe (New York 1981) 113 f. 



199 

Abgesehen von der sehr eigenwilligen Interpretation, daß Serbien in den 1. Weltkrieg 
wegen Bosnien „eingetreten“ sei, vertritt Tudjman die Behauptung, daß Kroaten (bzw. 
die katholische Bevölkerung) und Muslime eine ethnische Einheit darstellen. Drittens 
werden oftmals historische Begründungen angeführt, um Bosnien für Kroatien 
beanspruchen zu können.  

Diese Forderungen wurden erneut während des „kroatischen Frühling“ 1970/71 
artikuliert. Erst im Laufe des Jahres 1989 formierten sich in Kroatien erneut nationale 
Forderungen, sowohl auf der Seite der kroatischen Bevölkerungsmehrheit, wie auch 
unter der serbischen Minderheit. Im Sommer 1989 kam es zu Massenveranstaltungen 
kroatischer Serben, die der Regierung Assimilierung und Genozid am serbischen Volk 
vorwarfen. Anders als der serbische oder slowenische Nationalismus konnte sich das 
kroatische Gegenstück nicht vergleichbar ungehindert entfalten. Seit dem zweiten 
Weltkrieg wurde Kroatien von der kommunistischen Partei stets der Ustaša-Staat 
vorgeoworfen. Medien in Belgrad beschrieben Kroaten als „faschismusgefährdet“ und 
„ustašaoid“.  

Eine 1989 erschienene Bibliographie kroatischer Schriftsteller in Bosnien zwischen den 
Weltkriegen enthielt auch die Namen von Muslimen. Der darin zum Ausdruck 
kommende integrale Nationalismus stand im Widerspruch zu der vorherrschenden 
Meinung unter den Muslimen und wurde von der Islamischen Gemeinde Jugoslawiens 
verurteilt. Die serbischen Vorverurteilungen scheinen hierdurch bestätigt zu werden.290  

Am 28. Februar 1989 gründeten der Historiker Franjo Tudjman und andere konservative 
Kroaten die Kroatische Demokratische Union (HDZ). Innerhalb weniger Monate 
wurden 180.000 Kroaten Mitglieder dieser konservativen Partei. Das Spektrum der 
Partei umfaßte gemäßigte Christdemokraten bis hin zu Revisionisten und 
Rechtsextremen. Letztere erfuhren Stärkung durch die Unterstützung der Partei durch 
Exilkroaten (oftmals Unterstützer Ustaša-Kroatiens, die nach dem Krieg flüchten 
mußten). Die HDZ forderte die Souveränität Kroatiens und mobilisierte die 
Mißstimmung der Bevölkerung gegen die Zentralregierung und zugleich gegen die 
serbische Minderheit. Ihre Reaktion auf die Positionen Milošević's führte zu serbischen 
Vorwürfen, daß die Partei den Ustaše nahestünde. Die gegenseitigen Angriffe ließen die 
Parolen der kroatischen und serbischen Nationalisten wie eine „self-fulfilling prophecy“ 
erscheinen. Somit entwickelten sich der serbische und kroatische Nationalismus schon 
früh zu einem Paar, das sich gegenseitig bestätigt. Die HDZ gewann die Wahlen im 
April 1990 und errang 205 der 356 Sitze im kroatischen Sabor (Parlament).291  

Die kroatische Regierung verfolgte gegenüber Bosnien eine zweigleisige Politik. 
Einerseits kooperierte sie mit der bosnischen Zentralregierung, andrerseits förderte sie 
separatistische Tendenzen innerhalb der bosnischen HDZ. Diese rief nach 
Kriegsausbruch „Herceg-Bosna“ aus, der zweite Para-Staat auf dem Gebiet Bosniens. 
Sein Entstehen ist eng mit dem Machtbereich der HDZ und den militärischen Einheiten 
der Partei, der HVO (Kroatischer Verteidigungsrat) verbunden. Bereits 1991 wurde in 
dem Einflußgebiet der HDZ der jugoslawische Dinar durch den kroatischen Dinar 
ersetzt. Mit der Ausrufung von „Herceg-Bosna“ im Juli 1992 wurde in diesem Gebiet, 

                                                 
290 Francine Friedman, The Bosnian Muslims, 196. 
291  s. Laura Silber, Allan Little, The Death of Yugoslavia, 87-97; Melita H. Šunjić, Woher der Hass? 

Kroaten und Slowenen kämpfen um Selbstbestimmung (Wien/München 1992) 79-82. 



200 

das hauptsächlich die Herzegowina umfaßt, eine kroatische Verwaltung eingeführt. 
Weiterhin erhielt das Gebiet ein eigenes Schulsystem, eigene Staatssymbole (mit großer 
Ähnlichkeit zu den kroatischen Symbolen). Kroatisch wurde als Amtssprache 
eingeführt. Das Zentrum der „Herceg-Bosna“ war das kroatische Westmostar.292 Die 
HDZ und die kroatische Armee in Bosnien bestimmten die Grenzen und kontrollierte 
die innere Entwicklung. „Herceg-Bosna“ stand in direkter Abhängigkeit zu Kroatien. 
Die enge Verbindung zwischen der „Herceg-Bosna“ und der kroatischen Regierung 
wurde militärisch im Krieg deutlich, da die Armee Kroatiens öfters die HVO 
unterstützte. Politiker der bosnischen HDZ erklärten, daß die Hauptstadt aller Kroaten 
Zagreb sei, und daß nur eine Vereinigung mit Kroatien die Probleme von „Herceg-
Bosna“ lösen könne.293 Auf politischer Ebene zeigte sich das Ausmaß kroatischer 
Intervention in Bosnien u.a. im Oktober 1995, als die bosnischen Kroaten zu den 
kroatischen Parlamentswahlen zugelassen waren und eine wichtige Rolle beim Wahlsieg 
der HDZ spielten. Für die Stimmen der Auslandskroaten, also überwiegend bosnische 
Kroaten, waren 10 % der Parlamentssitze reserviert. Von den Auslandskroaten erhielt 
die HDZ 90 % der Stimmen, während sie insgesamt gerade die Hälfte der Stimmen 
erhielt (zur Verbindung zwischen HDZ in Kroatien und in Bosnien s. Kapitel 3.2.1).294 
Der internationale Druck auf Kroatien führte jedoch im März 1994 zu einer muslimisch-
kroatischen Föderation. Diese Föderation soll nach dem von den USA ausgehandeltem 
Kompromiß eine Konföderation mit Kroatien eingehen können. Trotz der formalen 
Existenz der Föderation bestand „Herceg-Bosna“ über den Friedensvertrag von Dayton 
fort.295  

3.6.2. Libanon 

Syrien 

Die nie aufgegebenen Ansprüche Syriens auf den Libanon erhielten ab 1970 wieder 
praktische Bedeutung. Bis zur Machtergreifung durch Hafiz al-Assad war Syrien von 
hoher interner Instabilität und zahlreichen Coup d'Etats geprägt. Verschiedene Flügel 
der Baath Partei regierten bereits seit 1963. Bis zum Aufstieg von Assad verloren sich 
die Parteiflügel jedoch in Fraktionskämpfen. Assad wich von dem panarabischen 
Anspruch der Baath ab und konzentrierte sich auf die Kontrolle des syrischen Umlandes 
(Jordanien, die PLO und Libanon). Die führende Rolle im Staat übernahmen mit Assad 
die Alawiten, eine Abspaltung der Schiiten. Der Rückhalt von Assad im Militär und die 
große Loyalität der Elite zu Assad durch die gleiche Religionszugehörigkeit sind zwei 
wichtige Element der Stabilität der Baath Regierung unter Assad.296 

                                                 
292 Laura Silver, Allan Little, The Death of Yugoslavia, 326. 
293 Marie-Janine Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina, 96 f. 
294 Office of the Sabor (Hg.) Final Official Results of the Voting for the Sabor, 27.10.1995, 

http://www.sabor.hr/izbori/rezultat/finrezl.html. 
295 zur zwiespältigen Bosnien-Politik der HDZ, s. Andrea Christiane Mayr, Die HDZ (Hrvatska 

Demokratska Zajednica): Eine Analyse der Partei und ihrer Politik im Hintergrund der 
Entwicklungen in Kroatien seit 1989 (Diplomarbeit Wien 1996) 101-108. 

296 John F. Devlin, Syria, in: Samuel F. Wells, Mark Bruzonsky, Security in the Middle East. Regional 
Change and Great Power Strategies (Boulder, Col./London 1987) 15 f. Zum Politikstil von Assad s. 
Thomas Friedman, From Beirut to Jerusalem, 76-104. 



201 

Diese Stabilität erlaubte es Syrien, sich zunehmend in die inneren Angelegenheiten des 
Libanon einzumischen und zu versuchen eine Vormachtstellung im Land zu erlangen. 
Neben den historischen Ansprüchen spielten vier realpolitische Ziele eine zentrale 
Rolle: 

1. Durchsetzung eines arabischen Führungsanspruchs gegenüber Ägypten, 

2. eine Kontrolle der gesamten Nordgrenze Israels, 

3. der Schutz des totalitären Regimes in Damaskus vor einer offenen und pluralistischen 
Gesellschaft in der Nachbarschaft, 

4. Wahrung wirtschaftlicher Interessen und  

5. die Kontrolle über die PLO. 

Ad 1. Vor dem arabisch-israelischen Krieg 1973 hielt Ägypten innerhalb der arabischen 
Welt die Führungsrolle inne. Syrien war weitgehend isoliert und besaß nur wenige 
arabische Verbündete und eine unsichere Partnerschaft mit der Sowjetunion. Durch die 
interne Stabilität Syriens und den beginnenden Dialog Ägyptens mit Israel konnte 
Syrien nach 1973 eine führende Rolle in der arabischen Welt übernehmen. Der 
Friedensschluß Ägyptens mit Israel stärkte zwar Syrien weiter in der arabischen Welt, 
doch verlor Syrien dadurch einen mächtigen Frontstaat gegenüber Israel. Syrien konnte 
alleine kaum einen Krieg erfolgreich gegen Israel führen. Somit verlor es an 
Druckmitteln gegenüber Israel und den Vereinigten Staaten.297  

Ad 2. Gegenüber Israel hatte der Libanon eine doppelte Bedeutung. Im Fall eines 
israelischen Angriffs auf Syrien stellt der Libanon einen wunden Punkt dar, da 
Damaskus nur etwa 30 Kilometer von der libanesischen Grenze entfernt liegt.298 Neben 
diesem defensiven Wert des Libanon konnte er zugleich als Boden für einen Kleinkrieg 
mit Israel genützt werden, ohne daß Syrien das Risiko unmittelbarer kriegerischer 
Auseinandersetzungen auf sich nehmen mußte. 

Ad 3. Die libanesische Medienfreiheit und die relativ ungestörte politische Betätigung 
vieler Parteien stellte wegen des regen Verkehrs zwischen den beiden Ländern eine 
direkte Bedrohung für das Regime in Syrien dar. Das offene politische System des 
Libanons ermöglichte anderen arabischen Staaten eine aktive Präsenz im Lande. Diese 
besaßen Zeitungen oder nahmen auf Parteien Einfluß. Da Syrien in einem gespannten 
Verhältnis zu einigen arabischen Staaten (Irak, Ägypten) stand, konnte deren Aktivität 
im Libanon als Bedrohung gesehen werden. Schließlich herrschte im Libanon ein 
religiöser Pluralismus, der die Dominanz der Alawiten im syrischen Staat potentiell in 
Frage stellte. 

Ad 4. Wegen der Topographie der beiden Länder und wegen der französische 
Mandatspolitik waren die wirtschaftlichen Interessen beider Länder eng verwoben. 
Syrien und insbesondere Damaskus war von den libanesischen Häfen abhängig. 
Zugleich war eine große Zahl syrischer Gastarbeiter im Libanon beschäftigt.299 

                                                 
297 Theodor Hanf, Die drei Gesichter des Libanonkrieges, 92. 
298 Die Golan-Höhen befinden sich in etwa gleicher Entfernung, so daß Damaskus zwei Seiten 

gegenüber verwundbar ist. 
299 Itmar Rabinovich, The Changing Prism: Syrian Policy in Lebanon as a Mirror. An Issue and an 

Instrument, in: Moshe Ma'oz, Avner Yaniv (Hg.) Syria under Assad (Beckenham 1986) 179 f. 



202 

Ad 5. Eine Kontrolle des Libanon wurde für Syrien nach 1970 auch deshalb interessant, 
weil neben der Vorherrschaft über den Staat auch die PLO unter syrische Herrschaft 
gebracht werden konnte. 

Mit Ausbruch des Krieges im Libanon bot sich Syrien die Option einer direkten 
Intervention. Eine doppelte Bedrohung ging für Assad aus dem Libanon nach den ersten 
Kriegsmonaten aus. Die sich anbahnende Niederlage der Maroniten ließ die Schaffung 
eines kleinen Libanon mit christlicher Dominanz wahrscheinlicher werden. Ein solches 
„Maronitisches Zion“, wahrscheinlich mit Israel verbündet, lag mit Sicherheit nicht im 
Interesse Syriens. Obwohl sie ideologisch der Opposition näher stand als den 
maronitischen Milizen, war der Sieg der Libanesischen Nationalbewegung für Assad 
nicht wünschenswert: „Assad did not wish to be sandwiched between a radical Iraq and 
a radical Lebanon.“300  

So kam es zuerst zu einer syrischen Invasion auf Bitten der maronitischen Milizen und 
einem Waffenstillstand, der die 1. Phase des Krieges beendete. Die engen Verbindungen 
zwischen einigen radikalen Palästinensergruppen und Syrien sowie die anhaltende 
Besetzung des Landes führten zu einer zunehmenden Anspannung zwischen Christen 
und Syrern und schließlich zu Kämpfen der beiden vormaligen Partner. Seit diesem 
Zeitpunkt kam es zu keiner weiteren Allianz zwischen Maroniten und dem syrischen 
Regime.301 

Die israelische Invasion des Südens und syrische Niederlagen gegenüber den Maroniten 
führten zu einem syrischen Rückzug in das Bekaa-Tal. Als die Forces Libanaises 1981 
mit Syrien um die Stadt Zahlé kämpften, engagierte sich Israel erstmals offen auf der 
Seite der Maroniten. Die bis nach Beirut vorangetriebene israelische Invasion im 
Libanon schwächte den Einfluß Syriens. Erst mit dem israelischen Rückzug 1984 und 
der Annullierung des libanesisch-israelischen Friedensvertrages von 1983 durch den 
libanesischen Präsidenten Amin Gemayel verstärkte sich die syrische Präsenz erneut 
und gipfelte in der vollständigen Eroberung des Landes 1990 (vgl. Kapitel 2.6.2..).  

Neben der PSP und den progressiven Parteien wurden die Amal-Miliz der engste 
Partner Syriens.302 Die Zusammenarbeit von Schiiten und der syrischen Regierung hatte 
sowohl strategische, wie auch religiöse Gründe. Die ideologischen Partner Syriens, die 
Baath-Partei, wurde in der Frühphase des Krieges so weit geschwächt, daß mit dieser 
Gruppierung die syrische Hegemonie über das Land nicht hergestellt werden konnte. 
Mit den maronitischen Milizen und ihren Partnern war wegen der unüberbrückbaren 
Differenzen der Ziele eine langfristige Kooperation unmöglich. Die linken Gruppen 
waren aus den obengenannten Gründen wenig attraktiv für Syrien. Auch das Verhältnis 
zwischen vielen Sunniten und dem Regime Assads war gespannt. Erstens gehört die 
syrische Führung der islamischen Minderheit der Alawiten an, so daß in Syrien großes 
Mißtrauen der sunnitischen Mehrheit gegenüber der Regierung herrschte. Zweitens gab 
es Anfang der achtziger Jahre eine starke islamistische Bewegung in Syrien. Diese 
Muslimbruderschaft wurde von Syrien 1982 gewaltsam zerschlagen (ca. 20.000 Tote). 

                                                 
300 Ebd., 181. 
301 Lebanon: is a unified political command with Syria in the offering, in: The Middle East, February 

1977, Nr. 28, 30-33 und Tewfik Mishlawi, The Fragile Peace, in: The Middle East, March 1978, Nr. 
41, 15 f. 

302 Itmar Rabinovich, The Changing Prism, 184-190.  



203 

In dieser Zeit gab es auch eine entsprechende Bewegung unter den Sunniten im Libanon 
(insbesondere in Tripoli), die in klarer Gegnerschaft zu Assad stand. Die einzige größere 
Konfession, die keine Spannungen mit Syrien hatte, waren die Schiiten, die zudem den 
Alawiten religiös nahestehen. Der moderate Kurs der Amal hat zudem eine Kooperation 
begünstigt.  

Das Verhältnis zur Hizbollah war sehr viel komplexer. So haben erst die engen syrisch-
iranischen Beziehungen das Entstehen der Hizbollah ermöglicht. Zugleich bemühte sich 
Syrien stets die schiitischen Islamisten und strikter Kontrolle zu halten, damit das 
sekuläre Regime in Syrien nicht durch religiöse Bewegungen im eigenen Land gefährdet 
würde.303  

Israel 

Neben Syrien engagierte sich Israel als das zweite Nachbarland im Libanon. Erst mit 
dem Bürgerkrieg entwickelte sich diese Einflußnahme zu einer militärischen und 
politischen Einmischung größeren Ausmaßes. Drei mögliche Gründe lassen sich für 
Israels Intervention angeben: 

1. Territoriale Ansprüche, 

2. Vertreibung der PLO, 

3. Installierung eines freundschatflichen, christlich dominierten Regimes. 

Ad 1. Bereits bei der Friedenskonferenz in Paris 1919 forderte eine Delegation der 
zionistischen Bewegung eine nördliche Grenze Palästinas entlang des Flusses Litani 
(zwischen Tyrus und Saïda). In der Zwischenkriegszeit erinnerten jüdische Politiker in 
Palästina an diese Grenze. Sie lag 20 bis 30 Kilometer nördlich der Mandatsgrenze. Die 
Waffenstillstandslinie 1949 und die heute international anerkannte Grenze entspricht 
dieser Mandatsgrenze. Bis 1978 gab es trotz gelegentlich geäußerter Ansprüche und 
insgesamt vier arabisch-israelischer Kriege (ohne nennenswerte libanesische 
Beteiligung, außer beim Krieg 1948/9) keine Annexionsbemühungen Israels. In den 
ersten Jahren des Bürgerkrieges bestand jedoch eine informelle Trennlinie zwischen 
Syrien und Israel, die entlang des Litani verlief.304 Auch wenn während des 
Bürgerkrieges gelegentlich vermutet wurde, daß Israel die Annexion der Gebiete plante, 
spricht die tatsächliche Entwicklung dagegen. Insgesamt konzentrierte sich vor 1978 die 
israelische Aufmerksamkeit auf die anderen Nachbarländer 

Ad 2. Nachdem die PLO seit 1970 ihren Hauptsitz nach Beirut verlegte, nahmen die 
Spannungen in den Beziehungen zwischen Israel und Libanon zu. Einerseits wollte 
Israel die PLO und ihre Angriffe auf Israel von libanesischem Boden aus verhindern, 
andrerseits trugen die israelischen Bombardierungen des Libanons nach 1968 zur 
weiteren Destablisierung des Staates bei. Dies stärkte die PLO, die ihre Souveränität auf 
libanesischen Boden durch die Schwäche des Staates ausbauen konnte. Israel strebte 
jedoch bis 1977 keine Invasion im Libanon an und bemühte sich in erster Linie um 

                                                 
303 Asad Abukhalil, Syria and the Shiites: Al-Asad's policy in Lebanon, in: Third World Quarterly, 

April 1990, Nr. 2, Jhrg. 12, 1-20. 
304 Albert Bourgi, Droit du peuple libanais à la souveraineté et à l'integrité territoriale: le cas du Sud-

Liban, in: Association Internationale des Juristes Démocrates (Hg.), Livre Blanc sur l'Agression 
Isrealienne au Liban (Paris 1983) 27-30. 



204 

einen Friedensvertrag mit Ägypten. Die Wahl der Regierung Begin brachte einen 
Kurswechsel mit sich. Unter ihm sollte Israel eine aggressivere Politik gegenüber dem 
Libanon anstreben. 

Ad 3. Die guten Beziehungen Israels zur christlichen Gemeinde und insbesondere den 
Maroniten geht bereits auf die Zwischenkriegszeit zurück. Ein Großteil der religiösen 
und politischen Elite stand damals der Errichtung eines jüdischen Staates in Palästina 
positiv gegenüber. Sie sahen in Israel einen potentiellen Verbündeten gegenüber den 
panarabischen und panislamischen Kräften. Zudem hofften sowohl maronitische wie 
auch israelische Politiker, durch eine Staat, der sich auf der Grundlage einer Religion 
gründet, die eigene Legitimation zu erhöhen. 1946 schloß die Jewish Agency mit der 
Maronitischen Kirche ein Kooperationsabkommen. Aufgrund innenpolitischen Drucks 
wurde es jedoch im Libanon geheimgehalten und blieb ohne Wirkung.305 

Erstmals bombardierte Israel 1968 den Flughafen und zerstörte 13 libanesische 
Flugzeuge als Gegenschlag auf palästinensischen Anschlägen auf Israel. Im selben Jahr 
kam es zwischen libanesischen und israelischen Truppen zu Kämpfen an der Grenze. 
Mit Ausbruch des Bürgerkrieges und dem Zerfall der staatlichen Autorität konnte der 
Libanon weniger als zuvor die PLO von Einsätzen gegen Israel abhalten oder zumindest 
einzugrenzen. Diese Ereignisse führten im März 1978 zu einer israelischen Invasion des 
Südlibanons bis zum Fluß Litani. Nach Vertreibung der PLO und palästinensischer 
Flüchtlinge aus dem Gebiet zog sich Israel auf einen etwa fünf Kilometer breiten 
Streifen, die sogenannte „Sicherheitszone“, an der Grenze zurück. Zwischen dieser 
Zone, die von einem pro-israelischen maronitischen Major kontrolliert wurde, und dem 
restlichen Land entsandte die UNO eine 6.000 Mann starke Friedenstruppe (UNIFIL), 
die bis heute dort stationiert ist. Haddad erklärte im April 1978 das Gebiet unter seiner 
Kontrolle zum „freien Libanon“ und entzog sich dem Einfluß der libanesischen 
Regierung. Parallel zur engen Kooperation zwischen Haddad und Israel förderte Israel 
die Forces Libanaises und bildete sie aus. Insbesondere zu deren Anführer, Bashir 
Gemayel, entwickelte Israel enge Beziehungen.  

Der Anfang der achtziger Jahre war von Spannungen zwischen Israel und Syrien 
geprägt. Die PLO erneuerte ihren Einfluß auf den Südlibanon und nahm die Angriffe auf 
Israel wieder auf. Die neue Gewaltspirale zwischen Israel und der PLO führte 
schließlich zur israelischen Invasion im Libanon im Juni 1982. Die Armee stieß bis 
Westbeirut vor. Zunächst schienen zumindest das zweite und dritte Ziel Israels im 
Libanon erreicht zu sein. Die PLO mußte sich aus dem Libanon zurückziehen. Sie fand 
nur in Tunesien Zuflucht und büßte ihren Einfluß auf die Nachbarländer Israels ein. 
Zugleich konnte Israel zeitweise das politische System des Libanon beeinflussen und in 
Verbindung mit den Forces Libanaises eine christlich dominierte Regierung schaffen. 
Der neue Präsident Amin Gemayel schloß einen Vertrag mit Israel im Mai 1983. Hierin 
wurde Israel die militärische Kontrolle über den Süden zugestanden und der israelische 
Rückzug an den Syriens gekoppelt.306 Wie erwähnt, kündigte Gemayel den Vertrag 

                                                 
305 Itamar Rabinovich, The War for Lebanon, 104 f. Zur Wechselwirkung zwischen Zionismus und 

Maronitischem Nationalbewußtsein s. Elaine Hagopian, Maronite hegemony to Maronite militancy: 
the creation and disintegration of Lebanon, in: Third World Quarterly, Nr. 4/1989, Jhrg. 11, 101-
117; Georges Corm, Liban: les guerres de l'Europe et de l'Orient, 1840-1992 (Paris 1992) 82-90. 

306 Itamar Rabinovich, The War for Lebanon, 104-108, 111 f., 118-121. Der Vertragstext ist zu finden 
bei http://www.hiof.no/almashriq/lebanon/320/327/israel-lebanon.txt. 



205 

jedoch unter syrischem Druck und nach dem Abzug der israelischen Truppen wieder 
auf. Nach dem Rückzug Israels aus dem Libanon (vgl. Kapitel 2.6.2.) beschränkte sich 
somit Israels Aktivitäten im Libanon auf die Kontrolle der „Sicherheitszone“ und 
gelegentliche Luftangriffe auf Stellungen von Palästinensern und der Hizbollah. 

3.6.3. Zusammenfassung 

Übereinstimmend haben die Nachbarländer Bosniens und des Libanon haben eine 
wichtige Rolle bei dieser Destabilisierung der Länder vor dem Krieg gespielt. Während 
des Krieges setzte sich diese Einflußnahme in direkte Intervention um. Durch 
unterschiedliche Allianzen zwischen den Gruppen innerhalb der Staaten mit den 
Nachbarländern wurden die innerstaatlichen Spaltungen verstärkt. Die militärische 
Unterstützung der Nachbarländer verschärfte die Kriegsführung. Die Motivation der 
Intervention ist jedoch unterschiedlich in Bosnien und im Libanon. 

In Bosnien bestanden historische Expansionsinteressen Kroatiens und Serbiens. Durch 
die gleiche Nationszugehörigkeit der jeweiligen Bevölkerung Bosniens wurde diese 
Expansion begünstigt. Kroatien und Serbien haben, trotz serbischer Besitzansprüche auf 
Kroatien, lange Zeit geheim und offen die Spaltung Bosniens betrieben. Während das 
kroatische Kriegsziel in Bosnien zwischen der Annexion der Herzegowina und einer 
Unterstützung für den Fortbestand Bosniens schwankte, blieb das serbische Ziel 
unverändert die Annexion ganz Bosniens bzw. eines Großteils der Republik.307 

Im Libanon verfolgte Israel hingegen keine langfristigen territorialen Interessen. Israel 
versuchte durch die Intervention im Libanon das eigene Land zu stabilisieren. Obwohl 
Israel im Libanon einen Verbündeten in Gestalt der Maroniten besaß, wurde die Allianz 
nie so eng wie jene in Bosnien. Mit Syrien kam es gelegentlich zu informeller 
Zusammenarbeit. Grundsätzlich blieben aber beide Mächte verfeindet und verfolgten im 
Libanon gegensätzliche Ziele. Syrien hatte im Unterschied zu Israel durchaus territoriale 
Interessen. Diese hatten zwar nicht, wie in Bosnien, die offene Annexion zum Ziel, 
sondern lediglich die Vorherrschaft über das Land. Das Interesse an der Kontrolle über 
den Libanon entsprang vorrangig nicht nationalen, konfessionellen oder ideologischen 
Gründen, sondern strategischen und machtpolitischen Motivationen. Dies führte auch zu 
den häufig wechselnden Allianzen, die stets von gemeinsamen strategischen Interessen 
geprägt waren.308 

                                                 
307 Marie-Janine Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina, 65-69; Laura Silver, Allan Little, 

The Death of Yugoslavia, 339-342. 
308 Bernard Reich, Israel, in: Samuel F. Wells, Mark Bruzonsky, Security in the Middle Eastm Regional 

Change and Great Power Strategies (Boulder, Col./London 1987), 45-60; René Klaff, 
Konfliktstrukturen und Außenpolitik im Nahen Osten. Das Beispiel Syrien (= Libertas Optima 
Rerum 11, Berlin 1993) 172-243. 


