3. Faktoren des Kriegsausbruchs

Neben der im zweiten Kapitel dargestellten historischen Analyse der Entwicklung
Bosniens und des Libanon sind weitere Faktoren von Bedeutung fiir das Verstdndnis der
besonderen Situation beider Staaten, die zum Biirgerkrieg fiihrten. Sechs Elemente
beleuchten die politische, soziale und wirtschaftliche Lage der beiden Lénder vor und
wihrend des Krieges. In staatlichen Institutionen und Parteien offenbarten sich die
Spannungen, wéhrend die angespannte wirtschaftlichen und soziale Lage dazu beitrug,
die Gesellschaft in die Krise zu treiben. Einen weiteren Faktor von Bedeutung bildet die
Instrumentalisierung der Religion und die Stellung der Kirchen. Anschlieend werden
den Medien als Spiegel und Verstirker gesellschaftlicher Entwicklungen dargestellt.
SchlieBlich wird der Einflu8 der Nachbarstaaten auf die Entwicklung kurz betrachtet.

Der Schwerpunkt der Darstellung liegt in der Zeit vor Ausbruch des Krieges. Die
Weiterentwicklung wihrend des Krieges wird nur dann gestreift, wenn dies notig ist, um
das Verstdndnis der Bedeutung der jeweiligen Faktoren zu verdeutlichen.

3.1. Institutionen

Die Rolle der staatlichen Institutionen ist in doppelter Hinsicht ein zentraler Bestandteil
des Verstindnisses der Krise in Bosnien und im Libanon. Differenzen {iiber die
Ausgestaltung der politischen Institutionen bildeten eine Kriegsursache und zugleich
driickte sich im politischen System die Vielschichtigkeit der beiden Staaten aus.
Wihrend die meisten Maroniten in Libanon am Status-Quo festhalten wollten, streben
viele Muslime eine Neuverteilung der konfessionellen Postenverteilung an. In Bosnien
setzten sich die meisten Muslime hingegen fiir einen Zentralstaat ein, wihrend Kroaten
und Serben meist eine Dezentralisierung bzw. die Zerschlagung des Staates in nationale
Para-Staaten anstrebten.

3.1.1. Bosnien-Herzegowina

Wihrend im Libanon vor und wihrend des Krieges das gleiche politische System
bestand, dnderte sich in Bosnien das System. Dieser Systemwechsel von einem
kommunistischen Staat zu einer demokratischen Republik war von dem Staatszerfall
Jugoslawiens begleitet. Bereits vor den bosnischen Wahlen Ende 1990 nahm der Einfluf3
Jugoslawiens als Bundesstaat auf Bosnien ab. Dagegen verstérkte sich die Einmischung
der Nachbarrepubliken, Kroatien und Serbien, in die internen Angelegenheiten Bosniens
(vgl. Kapitel 3.6.1.).

Die Wahlen im November 1990 und die daraufhin gebildete Koalition stellten den
ersten groferen institutionellen Wandel dar. Der zweite Bruch erfolgte mit dem
Kriegsausbruch im April 1992 durch den Zerfall der staatlichen Autorititen und dem
Entstehen von drei parallelen politischen Systemen. Der muslimisch-kroatische
Foderationsvertrag 1994 énderte an dieser Teilung de facto nichts. Der Friedensvertrag
von Dayton stellte hingegen ,,Bosnien-Herzegowina®“ (ohne den Zusatz Republik)
wieder her. Die auf den neuen bosnischen Staat bezogenen Institutionen sind jedoch so
schwach ausgeprégt, da3 die Teilung in zwei bzw. drei Teile fortbesteht.

Diese Entwicklung erfordert die gleichzeitige Betrachtung mehrerer institutioneller
Geflige. Am Anfang steht die Struktur Jugoslawien in den achtziger Jahren und die
Rolle der Republik Bosnien-Herzegowinas in diesem Bundesstaat. Anschlieend
werden die Institutionen Bosniens nach der Wahl bis zum Kriegsausbruch analysiert.

111



Obwohl Bosnien erst gleichzeitig mit Ausbruch der Krieges formal unabhingig wurde,
ist die Funktion des jugoslawischen Bundesstaates bereits 1990 so stark begrenzt, dal3 er
spatestens nach den Wahlen nur noch eine untergeordnete Rolle spielt (mit der
Ausnahme der Bundesarmee). AbschlieBend sollen die Institutionen der nationalen
politischen Einheiten betrachtet werden, die auf dem Territorium Bosniens mit
Kriegsausbruch entstanden sind.

Bosnien als Republik des foderalen Jugoslawien

In den siebziger Jahren fiihrte Tito eine Trennung von Staats- und Parteidmter ein.
Weiterhin wurden die wichtigsten Staatsorgane umorganisiert und weitgehend
dezentralisiert. Diese Abkehr vom demokratischen Zentralismus dnderte jedoch nicht
die Machtverteilung im Staat. So dominierten lange Zeit die Partisanengeneration des
BdK: ,,The principle of rotation of offices and the seperation between state and party
functions did not weaken the grip of the ex-Partisans. It simply meant that a larger
number of them joined in the game of musical chairs, occupying a different seat each
time the music stopped.!

Im Zentrum der Restrukturierung Jugoslawiens stand die Verfassung von 1974, die
linger als alle ihre drei Vorldufer (1946, 1953, 1963) in Kraft blieb,” und die
Foderalisierung des Bundes der Kommunisten. Bereits vor 1974 war der Staat foderal
organisiert, da der Bund der Kommunisten jedoch zentralistisch organisiert war, blieb
die reale Eigenstidndigkeit der Republiken eingeschrinkt. Dieser Dualismus war in
Wirklichkeit eine Tauschung: ,,Wahrend die staatliche Organisation auf dem Prinzip des
Foderalismus aufgebaut war, griindete sich die Organisation der Kommunistischen
Partei auf den demokratischen Zentralismus. Diese zwei Prinzipien schlieBen sich
untereinander aus. Deshalb hat in Wirklichkeit das Parteiprinzip des demokratischen
Zentralismus das Prinzip des Féderalismus in den staatlichen Organen beherrscht.
Die Dezentralisierung des Bundes der Kommunisten schuf faktisch ein
kommunistisches =~ Mehrparteiensystem.  Die  Republiksparteien  konkurrierten
miteinander auf der Bundesebene, insbesondere nach dem Tod Titos 1980. Die
Foderalisierung der Partei ermdglichte dementsprechend erst die Dezentralisierung auf
staatlicher Ebene.”

Die Verfassung wertete weiterhin die Republiken und autonomen Provinzen auf und gab
Jugoslawien eine konfoderale Form. Sie enthielt jedoch unklare Aufgabenverteilungen
und widerspriichlichen Regelungen. Die Verfassung, die mit 406 Artikeln zu den
langsten der Welt gehorte, gilt allgemein als ein komplexr Gesetzestext mit vielen
Mingeln. Sie bringt die schwierige Balance zum Ausdruck, die der Bund der
Kommunisten versuchten zwischen allen Gruppen Jugoslawiens herzustellen. Die
wichtigsten Bundesdmter wurden nach einem Nationenschliissel aufgeteilt, was die

Fred Singleton, A Short History of the Yugoslav Peoples (Cambridge 1985) 255.

Fiir die wichtigsten Ausziige aus der 1. Verfassung (1946) und der Verfassung von 1974 s. Snezana
Trifunovska (Hg.) Yugoslavia through Documents. From its creation to its dissolution
(Dodrecht/Boston/London 1994) 212-233.

Ivan Kristan, Foderalismus und demokratischer Zentralismus, in: Internationale Politik, 5.-
20.7.1990, Nr. 966 f., Jhrg. 41, 6.

Hierzu s. Najdan Pasi¢, Vom zentralistischen zum dezentralistischen Bundesstaat, in: Probleme des
Foderalismus. Deutsch-Jugoslawisches Symposium, Belgrad 1984 (Tiibingen 1985) 59-69.

112



nationale Identitdt der Biirger stdrkte. Die Republiken wurden als Vertreter der
jeweiligen Nation anerkannt und konnten dementsprechend eine nationale Politik
innerhalb Jugoslawiens fiihren. Da in Bosnien keine Nation vorherrscht, bemiihte sich
die Republik stets um einen Interessensausgleich der anderen Republiken.’

Nach dem Tod Titos wurde in Jugoslawien ein Kollektivorgan, das Prasidium der SFRJ,
zum obersten Staatsorgan. Das Prédsidium bestand jedoch bereits seit 1971, um die
Nachfolgefrage Titos zu kliren.’ Thm gehorten jeweils ein Vertreter aller Republiken
und autonomen Provinzen an, die von der jeweiligen Versammlung gewidhlt werden.
Das Prasidium besal das Initiativrecht bei der Gesetzgebung, vertrat den Staat nach
auBlen und war Oberbefehlshaber im Kriegsfall (Art. 313, 316 und 317). Der Président
des Priasidiums und sein Stellvertreter wurden jéhrlich neu gewahlt. Sie durften nicht
aus der gleichen Republik bzw. Provinz stammen. Der Vorsitzende des Prasidium war
somit nicht das Staatsoberhaupt, sondern nur der Vertreter des Staatsoberhaupts und
konnte nur in wenigen Bereichen alleine entscheiden. Die meisten Beschliisse muliten
entweder mit einer einfachen oder sogar mir einer zweidrittel Mehrheit verabschiedet
werden. Diese Foderalisierung des hochsten Staatsamtes wirkte der Vorherrschaft einer
Republik entgegen. Zugleich konnte es Entscheidungen schwierig machen und am Ende
Jugoslawiens wurden tatsdchlich kaum mehr Entscheidungen in diesem Organ
getroffen.’

Die Regierung, offiziell Bundesexekutivrat genannt, wurde von der Versammlung des
Bundesstaates gewahlt und war diesem gegeniiber verantwortlich. Die Kompetenzen des
Exekutivrats lagen in der Durchfilhrung von Gesetzen und der Vorlage eines
Haushaltsentwurfes. Der Vorsitzende des Bundesexekutivrates 148t sich mit dem Posten
eines Premierministers vergleichen.® Auch in der Regierung muBten alle Republiken
gleichberechtigt vertreten sein. Der Bundesexekutivrates war jedoch das einzige hohere
Organ, dall nicht nach einem Nationalitdtenschliissel aufgegliedert wurde. Trotzdem
muflte ein Gleichgewicht gehalten werden und der Vorsitzende sollte jedes Mal aus
einer anderen Republik stammen,. Trotzdem waren drei der fiinf Vorsitzenden seit 1974
Kroaten. Zwei Mal war Bosnien vertreten (durch einen Muslimen und einen Kroatien).’

Das Parlament bestand aus zwei Kammern: Bundesrat und Rat der Republiken und
Autonome Provinzen. Im Gegensatz zu anderen kommunistischen Staaten hielt das
Parlament haufige Sitzungen und es kam in Ausschiissen zu reguldrer Parlamentsarbeit.
Die Aufgaben entsprachen den klassischen Kompetenzen von Parlamenten.

Der Bundesrat besall 220 Mitglieder (30 pro Republik, 20 pro autonome Provinz). Die
Kandidatenlisten wurden vom Sozialistischen Bund der Werktétigen aufgestellt. Diese

Singleton, A Short History of the Yugoslav Peoples, 262 f.
6 Vgl. Ebd., 255 f.

Monika Beckmann-Petey, Der jugoslawische Foderalismus (=Untersuchungen zur Gegenwartskunde
Siidosteuropas 29, Miinchen 1990) 142-153; Jovan Djordjevié¢, Die foderale Ordnung - ihre Formen
und Struktur in Jugoslawien, in: Probleme des Foderalismus. Deutsch-Jugoslawisches Symposium,
Belgrad 1984 (Tiibingen 1985) 85-105.

Um die umstindliche Bezeichnung "Vorsitzende des Bundesexekutivrates" zu vermeiden dieser
Posten als Premierminister bezeichnet.

Vojin Dimitrijevi¢, The 1974 Constitution as a Factor in the Collapse of Yugoslavia or as a Sign of
Decaying Totalitarianism (= EUI Working Papers RSC 94/9, Florenz 1994) 22 f.

113



Listen enthielten bei den meisten Wahlen in Jugoslawien mehr Kandidaten als
Delegierte, so dal die Wéhler eine begrenzte Wahlmoglichkeit besalen. Eine
Verfassungsinderung im Mai 1990 sollte eine direkte Wahl in den Wahlkreisen
ermdglichen. Statt Bundeswahlen kam es 1990 jedoch nur zu Wahlen auf
Republiksebene, so da3 die Neuregelung keine Anwendung fand.

Der Rat der Republiken und Autonomen Provinzen ist vergleichbar aufgebaut (88
Mitglieder, 12 pro Republik, 8 pro Autonome Provinz). Im Gegensatz zum Bundesrat
wurden die Abgeordneten nicht gewihlt, sondern von den Versammlungen der
Republiken und Autonomen Provinzen entsandt. Die Abgeordneten waren zugleich
Republiksabgeordnete und stellte eine Verbindung zwischen Bundesstaat und seinen
Bestandteilen dar. Bei Verfassungsidnderungen wurde nach dem Einstimmigkeitsprinzip
entschieden (fiir die Kompetenzen des Parlaments s. Art. 283) Keine der beiden
Kammern représentiert die Bevolkerung gemél ihrem Anteil in den Republiken. Im
Vordergrund stand eine Balance zwischen den Republiken. So kamen auf einen
Abgeordneten aus Montenegro im Bundesrat 30.000 Einwohner, im Kosovo jedoch
etwa 100.000 Einwohner.

Monika Beckmann-Petey vergleicht diese Kammer des Parlaments mit dem Ministerrat
der Europiischen Gemeinschaft bzw. heute die Européische Union.'” Im Gegensatz zum
jugoslawischen Parlament findet im Ministerrat der EU eine Gewichtung der Lénder
statt. Der Vergleich der Struktur beiden Parlamentskammer mit dem Ministerrat der EU
verdeutlicht den fortgeschrittenen Grad an Dezentralisierung in Jugoslawien.

Bosnien besall wie alle anderen Republiken eine eigene Verfassung und Staatssymbole,
wie eine Flagge und Hymne. Die Einwohner der Republiken besa3en auch eine eigene
Republiksangehorigkeit. Die wichtigsten Kompetenzen der Republiken bezogen sich auf
Wirtschaftslenkung, Soziales, innere Sicherheit, Steuerwesen, Wissenschaft und Kultur.
Im Sinne eines foderativen Staatswesens finanzierten die Republiken den Bund (ab
1989/90 zahlten die meisten Republiken nicht mehr ihre Abgaben an den
Bundesstaat).!" Trotzdem wird ihnen in der Verfassung von 1974 keine volle
Souverénitidt zugestanden. In allen jugoslawischen Verfassung seit dem zweiten
Weltkrieg verfiigen den Republiken jedoch iiber das Recht auf Sezession. Das
Sezessionsrecht war jedoch nicht klar definiert, da es sich in lediglich in den
Verfassungsgrundsitzen fand und somit keinen normativen Charakter besaBl. In der
Verfassung werden weiterhin separatistische Aktion unter Strafe gestellt. In Folge kann
man davon ausgehen, da3 bei der Verabschiedung der Verfassung die Kommunistische
Partei und insbesondere der wichtigste Autor Edvard Kardelj eine Sezession nicht
vorhersahen und diesen Verfassungsgrundsatz im Rahmen der Foderalisierung
einfiigten, ohne damit rechtliche Anspriiche schaffen zu wollen. Zudem bezieht sich das
Sezessionsrecht der Prdambel nicht auf die Republiken, sondern auf die Nationen
Jugoslawien.'? Die rechtliche Bedeutung des Verfassungsgrundsatzes der Sezession war

The Constitution of the Socialist Federal Republic of Yugoslavia, 21.2.1974, in: Trifunovska (Hg.)
Yugoslavia through Documents, 224-233; Beckmann-Petey, Der jugoslawische Foderalismus, 142-
153.

Beckmann-Petey, Der jugoslawische Foderalismus, 118.

,,The nations of Yugoslavia, proceeding from the right of every nation to self-determination,
including the right to secession, on the basis of their freely expressed comon struggle of all nations
and nationalities in the National Liberation War and Socialist Revolution, and in conformity with

114



stets umstritten. Erst 1990/91 erlangte dieses Debatte eine praktische Bedeutung. Das
Sezessionsrecht flir Nationen ist unklar, da die Nationen keine Reprédsentationsorgane
besalen und somit nicht iiber eine Sezession entschieden konnten. Kroatien und
Slowenien waren der Meinung, dal3 sich die Republiken als Vertreter der slowenischen
bzw. der kroatischen Nation von Jugoslawien loslosen konnten. In Bosnien hingegen
gab es drei anerkannte Nationen, so dafl die Zustimmung aller drei im Falle der
Sezession notig gewesen wire. Die bosnischen Serben boykottierten jedoch
iiberwiegend das Referendum, was dessen Legalitét in Frage stellt. Zu diesem Zeitpunkt,
im Mirz 1992, waren Slowenien und Kroatien bereits unabhéngig, so daB3 das alte
Jugoslawien nur sehr bedingt fortbestand."

Die Regierung in Bosnien war der Exekutivrat, dessen Struktur jener des
Bundesexekutivrats entsprach. In Bosnien, wie in den anderen Republiken auch, bestand
das Parlament aus drei Kammern: Der Rat der assoziierten Arbeit (120 Mitglieder), der
Rat der Gemeinden (60 Mitglieder) und der gesellschaftspolitische Rat (60 Mitglieder).
Der Rat der assoziierten Arbeit war bis 1989 gemeinsam mit dem gesellschaftspolitische
Rat fiir die Wirtschaft zustdndig. Spater unterstand dem Rat der assoziierten Arbeit nur
die sozialistische Selbstverwaltung. Innere Sicherheit und Justiz unterstanden dem
gesellschaftspolitischen Rat. Am wenigsten Kompetenzen hatte der Rat der Gemeinden,
der sich mit dem Personenstandsrecht und Meldewesen beschiftige. Die drei Kammern
entschieden gemeinsam iiber den Haushalt und Verfassungsinderungen.'*

Weder in Jugoslawien, noch in Bosnien, wurde eine Vertretung fiir ,,JJugoslawen‘
gesichert. Wihrend alle anderen Nationen nach Schliisseln ihre Amter zugeteilt
bekamen, blieben alle jene, die sich als Jugoslawen deklarierten (1981: 6 %), keine
Reprisentation im Staat zugesprochen. Die Notwendigkeit von allen Politikern, auch
wenn sie aus gemischten Ehen stammten oder sich als Jugoslawen empfanden, sich zu
einer Nation zu bekennen, verstirkte die nationalen Trennungslinien auf politischer
Ebenel.,5 Der einzige ,,Jugoslawe in Jugoslawien war somit Tito bis zu seinem Tod
1980.

Ahnlich wie in anderen kommunistischen Lindern war die jugoslawische Verfassung
und die in ihr ausgearbeitete Ordnung lange Zeit nur Fassade der Diktatur der jeweiligen
kommunistischen Partei. Die Foderalisierung des Staats und die gleichzeitige
Foderalisierung der Partei hat jedoch Jugoslawien bereits Mitte der siebziger Jahre

their historic aspirations, aware that further consolidation of their brotherhood and unity is in
common interest, have together with the nationalities with which they live, united in a federal
republic of free and equal nations and nationalities... Prdambel, The Constitution of the Socialist
Federal Republic of Yugoslavia, 21.2.1974, in: Trifunovska (Hg.) Yugoslavia through Documents,
224; Beckmann-Petey, Der jugoslawische Foderalismus, 124-131.

Zur Interpretation des Sezessionsrechts in Jugoslawien s. Ciril RibiCi¢, Self-determination in
Yugoslavia, in: Konrad Ginther, Hubert Isak, Self-determination in Europe. Proceedings of an
International Workshop held at the Akademie Graz, July 5-6, 1989 (Wien-Ko6In-Weimar 1991) 87-
95; Dimitrijevi¢, The 1974 Constitution as a Factor in the Collapse of Yugoslavia, 16 f. Fiir weitere
Literaturhinweise s. Ingo von Miinch, Das Recht auf Sezession, Volkerrechtliche Aspekte der Kriese
Jugoslawiens, in: Josip Furkes, Karl-Heinz Schlarp (Hg.) Jugoslawien: Ein Staat zerfillt. Der Balkan
- Europas Pulverfall (Reinbek bei Hamburg 1991) 193-199.

14 Beckmann-Petey, Der jugoslawische Foderalismus, 131 f., 190-192, 207.

'S Dimitrijevi¢, The 1974 Constitution as a Factor in the Collapse of Yugoslavia, 21.

115



fragmentiert. Da ab 1980 keine gesamtjugoslawischen Politiker mehr existierten,
sondern vielmehr die Republiken und Provinzen ihre Politiker fiir den Bundesstaat
delegierten, konnten viele Politiker der jiingeren Generation neue Legitimitdt durch die
Vertretung der Partikularinteressen der jeweiligen Republik erlangen. Der Schritt zum
Nationalismus wurde somit sehr klein.'

Bosnien nach den freien Wahlen

Da das institutionelle System Bosniens nach den Wahlen 1990 nur zwei Jahre Bestand
hatte, 1dBt sich die Funktionsweise der Institutionen nicht von den politischen
Entwicklungen getrennt betrachten. Somit erhalten politische Akteure in der
Beschreibung der Institutionen Bosniens zwischen 1990 und 1992 eine grof3ere
Bedeutung, als bei der Darstellung der Institutionen des Libanons oder Bosniens vor
1990.

Mit den Wahlen im November und Dezember 1990 wurden die Institutionen in Bosnien
gedndert. So erhielt das neue bosnische Parlament (Skupstina) nur zwei Kammern: Die
Biirgerkammer (Vijece Gradanstvo, 130 Abgeordnete) und die Gemeindekammer
(Vijece Opeina, 110 Abgeordnete). Das Parlament wurde entgegen den formalen
Kompetenzen von den meisten Entscheidungen ausgeschlossen. Dies war mdglich, da
die drei nationalen Parteien es mit Hilfe von Absprachen umgingen.

Weiterhin wurde ein Staatsprisidium aus sieben Mitgliedern geschaffen. Das Vorbild
fiir die Einrichtung war das Prédsidium der SFRJ. Es wurde gleichzeitig mit dem
Parlament gewihlt und gliederte sich nach einem Nationalitdtenschliissel. Die Muslime,
Kroaten und Serben erhielten je zwei Sitze; einem ,Jugoslawen® wurde ein Sitz
eingerdaumt. Neben dem Nationalititenschliissel im Prisidium vereinbarte die Koalition
der drei nationalen Parteien eine weitere Postenverteilung nach den
Nationalitdtenprinzip (vgl. Kapitel 2.5.1.).

Die Koalition konnte sich nicht auf eine neue Verfassung einigen, so daB3 die alte
kommunistische Verfassung in Kraft blieb. Lediglich das Wort ,,sozialistisch® wurde
aus dem Namen der Republik gestrichen, so da3 der offizielle Staatsname ,,Republik
Bosnien und Herzegowina®“ war. Vor den Wahlen wurde der erste Artikel der
Verfassung verdndert und definierte die Republik nun als ,,a democratic sovereign state
of equal citizens, the nations of Bosnia and Herzegowina - Muslims, Serbs, Croats, and
the members of other nations and nationalities living within it.*!”

Die Armee

Neben dem Bund der Kommunisten und den foderalen Institutionen in Belgrad war die
Jugoslawische Volksarmee die dritte Sdule des jugoslawischen Staates. Da das
kommunistische Jugoslawien aus dem Zusammenspiel von Partei und Armee entstanden
war, besal} das Militdr stets eine besonders einflulreiche Rolle. Die Volksarmee war
sehr gut ausgeriistet und verfiigte liber eine umfangreiche Logistik und Waffenindustrie,
insbesondere in Bosnien

16 Ebd., 32-34.

7 Zitiert nach: Robert M. Hayden, Constitutional Nationalism and the Logic of the Wars in

Yugoslavia, in: Problems of Post-Communism, September/October 1996, Nr. 5, Jhrg. 43, 27.

116



Seit 1969 bestanden neben der reguliren Armee in jeder Republik auch
Territorialverteidigungen. Sie wurden eingerichtet, um einer Intervention der
Sowjetunion Widerstand zu leisten zu kénnen und wurden als direkte Reaktion auf den
Einmarsch der Roten Armee in der Tschechoslowakei aufgestellt. Die
Territorialverteidigung gliederte sich in kleine Einheiten, um nach dem Vorbild der
Partisanen einen Guerillakrieg fiihren zu konnen. Sie unterstanden bis 1980 der direkten
Kontrolle der jeweiligen Republiksfithrung. Zugleich waren sie personell und
organisatorisch eng mit der reguldren Armee vernetzt und muflten zudem mit dem
ortlichen Bund der Kommunisten zusammenarbeiten. Die meisten Angehorigen der
Territorialverteidigung waren keine aktiven Soldaten, sie rekrutierte sich vielmehr aus
Reservisten. Thre Ausriistung bestand leicthen Waffen, die oftmals veraltet waren und
konnte somit in keinster Weise mit Volksarmee mithalten. Zeitweise waren die
Territorialverteidigungen der Armee als Bestandteil der Nationalen Verteidigung
gleichgestellt. Aus innenpolitischen Griinden setzte sich die Vorherrschaft der
Bundesarmee durch: Bei der Beendigung des ,kroatischen Friihlings* 1971 spielte die
jugoslawischen Armee eine zentrale Rolle. In der Verfassung von 1974 wurde die
Vorherrschaft der Jugoslawischen Armee wiederhergestellt.'®

In den achtziger Jahren spielte die Armee zunehmende eine innenpolitische Rolle,
wéhrend ihre auBlenpolitische Bedeutung abnahm. Spédtestens mit der Machtiibernahme
Gorbatschows 1985 wurde deutlich, dal von der Sowjetunion keine Bedrohung fiir
Jugoslawien ausgeht. An innenpolitischem Einflufl gewann die JNA durch die Unruhen
im Kosovo, die der Staat durch massiven Militireinsatz in der Autonomen Provinz
unterdriickte. Obwohl die Armee einer der wenigen gesamtjugoslawischen
Einrichtungen war, blieb sie personell von Serben dominiert. Zudem fiihrte der Armee-
Einsatz im Kosovo gegen die albanische Bevolkerung zu einer wachsende Ablehnung
der JNA durch nicht-Serben, insbesondere Slowenen und Kroaten. Zugleich verblaB3te
die historische Legitimitdt der Armee. Seit dem Partisanenkampf im 2. Weltkrieg waren
40 Jahre vergangen.'’

Serben Kroaten Muslime Jugoslawen
Offizierskorps (1990) 60 % 12,6 % 2,4 % 5,4 %
Gesamtbevolkerung (1991) 36,2 % 19,7 % 10 % 3,0 %

Tabelle 1: serbische, kroatische, muslimische und jugoslawische Bevolkerungsanteile am Offizierskorps
und an der Gesamtbevdlkerung Jugoslawiens20

Wie aus Tabelle 1 deutlich wird, stellte die serbische Bevolkerung bei weitem den
grofften Anteil der Offiziere in der Jugoslawischen Volksarmee (JVA). Der Grund fiir
die serbische Dominanz liegt in dem niedrigeren wirtschaftlichen Entwicklungsgrad als

'8 James Gow, Legitimacy and the Military. The Yugoslav Crisis (London 1992) 45-51, 57-59, U.S.
Department of the Army (Hg.) Army Area Handbook Yugoslavia (Washington D.C. 1990) zitiert
nach: gopher://umslvma.umsl.edu:70/00/library/govdocs/armyahbs/aabh2/aahb0176; Anton Bebler,
Staat im Staate. Zur Rolle des Militérs, in: Josip Furkes, Karl-Heinz Schlarp (Hg.) Jugoslawien: Ein
Staat zerfdllt. Der Balkan - Europas Pulverfall (Reinbek bei Hamburg 1991) 119.

Gow, Legitimacy and the Military, 72-76.
" Ebd. 142.

117



in Slowenien und Kroatien und dem hoheren Ansehens des Militdrs in Serbien. Bei der
Zahl fiir die Muslime muB3 jedoch bedacht werden, dafl sich viele Muslime als
Jugoslawen bezeichneten, was die Angaben leicht verfalscht. Die serbische Dominanz
in Bundeseinrichtungen, wie der Armee, ist nicht zu iiberschitzen. Durch die
Konfoderalisierung Jugoslawiens lagen die wirklichen Machtpositionen bei den
Republiken und hier hatten Serben nur in Serbien selber eine dominante Stellung.”’

Seit 1991 bestand lediglich die Armee als bundesstaatliche Einrichtung fort.”* Ihr
Auftrag, die Einheit Jugoslawiens zu erhalten, wurde durch offenen
Sezessionsbestrebungen Sloweniens und Kroatiens seit den Wahlen 1990 in Frage
gestellt. Die Volksarmee stand aus naheliegenden Griinden der Einfilhrung eines
Mehrparteiensystems in den Republiken Jugoslawiens feindlich gegeniiber. Zudem war
die Armee aus eigenem Interesse an der Einheit Jugoslawiens interessiert. Ein Grofteil
(etwa 50 %) des Bundesbudget wurde fiir die Armee verwandt. Bereits 1990 zahlte
kaum eine Republik mehr in die Bundeskasse ein, so dal die Armee durch die
Nationalbank finanziert werden mufite. Ein Reform des Staates oder sogar dessen
Zerfall hétte somit die Existenz des Militdr bedroht. Dies fiihrte zu einer engen
Kooperation zwischen dem serbischen Prédsidenten Slobodan Milosevi¢ und dem
Verteidigungsminister Kadijevi¢. Traditionell setzte sich die Volksarmee fiir ein
einheitliches kommunistisches Jugoslawien ein, da jedoch die Mehrheit der
Armeeangehorigen, insbesondere in den hoheren Riangen, Serben waren (s. Tabelle 1),
fand die Errichtung eines GrofBserbiens verstirkt in der Armee Anhdnger. Diese
Tendenz verstédrkte sich, als deutlich wurde, dal3 sich das bisherige Jugoslawien nicht
erhalten konnte.”

In der ersten Jahreshilfte 1991 gab es Gertichte iiber einen moglichen Militdrputsch, um
einen Staatszerfall zu verhindern. Zu diesem Zeitpunkt hatte die Volksarmee bereits die
Legitimitdt in den Augen der Bevolkerung in den nordwestlichen Provinzen verloren.
Zudem wurden die slowenische und kroatische Territorialverteidigungen zu Armeen
aufgebaut.”*

Die Territorialverteidigung in Bosnien wurden vor den Wahlen 1990 von der
Volksarmee entwaffnet. Erst nach Kriegsbeginn, am 14. Mai 1992 verkiindete Alija
Izetbegovi¢ die Schaffung einer eigenen Armee von Bosnien und Herzegowina. In der
Armeefiihrung dominierten zwar Muslime, trotzdem waren auch Kroaten und Serben
zahlreich vertreten. Die meisten fiihrenden Militidrs gehorten zuvor der JNA an und
verlieBen diese nachdem sich diese in die neue ,Jugoslawische Armee* der
Bundesrepublik Jugoslawien und in die bosnisch-serbische Armee aufgeteilt wurde.”’
Die Zahl der Soldaten (44.000-80.000) war hoher als die Armeen und paramilitidrischen

21 Bebler, Staat im Staate, 115-117.

2 Da die Armee aus den kommunistischen Partisanen heraus entstanden ist, trug der Zerfall des BAKJ

1990 zu einer ideologischen Orientierungslosigkeit der Armee bei. hierzu sieche Gow, Legitimacy
and the Military, 140 f.

= Marko Milivojevi¢, The Armed Forces of Yugoslavia: Sliding into War, in: Sabrian Petra Ramet,

Ljubisa S. Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered
Community (Boulder, Col./San Francisco/Oxford 1995) 67-82.

* Gow, Legitimacy and the Military, 139 f., 143.

2 zum Zerfall der Armee und ihrer Rolle im Krieg in Kroatien s. Bebler, Staat im Staate, 120-132.

118



Verbinde der SDS und HDZ, die Ausriistung war jedoch sehr mangelhaft. Die meisten
Waffen zu Beginn der Krieges stammten von der JNA, deren Soldaten diese teils illegal
verkauften oder durch die Entwaffnung von Armeeeinheiten bei ihrem Abzug aus
Slowenien, Kroatien und Bosnien. Erst spater kam es zu Waffenlieferung iiber Kroatien,
wobei das UNO-Waffenembargo gegen alle Kriegsparteien und ,,Transitzolle” durch
Kroatien ein Hindernis bei der Aufriistung der Armee darstellte.

Neben der Armee unterstanden der Regierung einige paramilitdrische Verbdnde, wie die
,Grinen Barette* und die ,,Patriotische Liga®. Oftmals beteiligten sich Kriminelle, aber
auch ehemalige Soldaten und normale Biirger an diesen Milizen. Die Aktivitdten der
Milizen wurden durch eine traditionell hohe private Bewaffnung begiinstigt.”® Zudem
befanden sich 40 % der jugoslawischen Waffenindustrie in Bosnien (vgl. Kapitel 3.3.1).
In Bosnien lagerten etwa zwei Drittel der 250.000 Tonnen Waffen, die fiir den Fall einer
Invasion Jugoslawien im gesamten Land gelagert wurden. SchlieBlich standen grof3e
Truppenverbinde der JNA (100.000 Soldaten) in Bosnien, die sich zuvor aus Slowenien
und Kroatien zuriickgezogen hatten.”’

Der Institutionelle Zerfall Bosniens

Im Laufe der Jahre 1991 und 1992 verringert sich der EinfluBbereich der Institutionen
der Republik zunehmend. Zuerst entziehen sich die Gebiete unter der Kontrolle der
Serbischen Demokratischen Partei (SDS) der Regierung, spdter folgen die Gebiete unter
der Herrschaft der Kroatischen Demokratischen Gemeinschaft (HDZ). Mit den
militdrischen Erfolgen der kroatischen und der serbischen Seite reduzierte sich der
EinfluBbereich der Reste der Zentralregierung auf ein Gebiet von weniger als 20 % der
bosnischen Gesamtfliche.®

Die Serbische Republik in Bosnien (,Republika Srpska“)” ist das Ergebnis der
Ausrufung von autonomen serbischen Gebieten in Bosnien 1991/92. Das Vorbild war
die ,,Serbische Republik Krajina*® in Kroatien, wo die SDS in den von ihr kontrollierten
Gemeinden bald nach den Wahlen im April 1990 einen Parallelstaat aufzubaute. Das
Parlament der ,,Republika Srpska“, das in Banja Luka tagt, bestand aus den
Abgeordneten der SDS, die 1990 in das bosnische Parlament gewihlt wurden. Der

2% Im Juni 1991 waren 110.400 Feuerwaffen auf 92.500 Muslime, 157.200 auf 131.900 serbische
Biirger und 51.800 auf 43.000 Kroaten registriert. Neben den registrierten Waffen muf3 man von
einer sehr hohen Zahl nicht gemeldeter Waffen ausgehen, die seit den spiten achtziger Jahre von
Serbien an bosnische Serben verteilt wurden. s. Miroslav Lazanski, Jedan avion i 80 hiljada ljudi
[Ein Flugzeug und 80.000 Mann], in: Politika, 21.6.1993, zitiert nach: Osteuropa, Oktober 1993,
Jhrg. 43, A577-A579. Zur Struktur der Milizen in Bosnien s. Roland Hofwiler, Armeen, Milizen,
Marodeure, Die kiimpfenden Parteien und ihre Hinterménner - eine Ubersicht, in: Erich Rathfelder
(Hg.) Krieg auf dem Balkan. Die européische Verantwortung (Reinbek bei Hamburg 1992) 78-89.

27 Jens Reuter, Die politische Entwicklung in Bosnien-Herzegowina, in: Siidosteuropa, Nr. 11-

12/1992, Jhrg. 41, 673.

2 Da zuerst die SDS und spiter die HDZ die Regierung verlieBen wurden die leeren Posten im

Priasidium und im Parlament durch Serben und Kroaten ersetzt, die fiir ein einheitliches Bosnien
eintraten. Thnen fehlte jedoch ausreichende demokratische Legitimation, um die Zentralregierung zu
stirken.

2 In der Arbeit wird der serbische Name ,,Republika Srpska“ verwandt, um eine Verwechslung mit der

Republik Serbien (Teilrepublik der seit April 1992 bestehenden Bundesrepublik Jugoslawien)
auszuschliefen.

119



Prasident der Republik wurde Radovan Karadzi¢, der Prasident der SDS. Der Amtssitz
der Regierung wurde Pale, ein fritherer Erholungsort bei Sarajevo. lhre Recht die
serbische Bevolkerung zu reprédsentieren ist begrenzt, da sich dieser Staat nur aus einer
Partei rekrutierte. Weiterhin fanden keine anderen Nationen Représentation in den
Strukturen der ,,Republika Srpska“. Dies wird in der im Mérz 1992 verabschiedeten
Verfassung der ,,Republika Srpska“ deutlich: ,,Proceeding from the inalienable and
untransferable natural right of the Serbian nation to self-determination, self-
organization, and association, on the bases of which it freely establishes its own political
status and secures its economic, social, and cultural development...To proclaim [the
Serbian nation's] determination to decide independently its own fate and to proclaim its
firm will to establish its own sovereign and democratic state,..." Die ,,Republika
Srpska“ versteht sich als rein serbischen Staat und schlieft andere Bevolkerungsgruppen
auf dem Staatsgebiet aus.’’

Offizelles Ziel der ,,Republika Srpska* war der Zusammenschlul mit den anderen
serbischen Léndern (Krajina, Serbien und Montenegro). Trotz der engen militdrischen
Zusammenarbeit mit Serbien (vgl. Kapitel 3.6.1.) kam es nur mit ,,Serbische Republik
Krajina“ zu einer politischen Kooperation.*?

Der institutionelle Zerfall Bosniens setzt sich mit der Vorherrschaft des separatistischen
Fliigels der kroatischen HDZ fort. Die Verbindung zwischen dem neuen Para-Staat
,Herceg-Bosna“ und Kroatien wurden noch enger als jener zwischen Serbien und der
,»Republika Srpska“ (vgl. Kapitel 3.6.1.) In allen Bereichen schlof3 sich die Herzegowina
Kroatien an. Durch diese enge Bindung konnten keine ausgeprigten Institutionen
entstehen. Mit dem von den USA ausgehalten Foderationsvertrag zwischen bosnischen
Kroaten und Muslimen endet offiziell die ,,Herzeg-Bosna“.33 Doch auch diese neue
Foderation spiegelt einen nationalistischen Kurs wieder. So wird im ersten Artikel der
Verfassung der muslimisch-kroatischen Foderation die Vorherrschaft der beiden
Nationen verankert: ,,Bosniacs and Croats...in the exercise of their sovereign rights,
transform the internal structures of the territories with a majority of Bosniac and Croat
population in the Republic of Bosnia and Herzegovina into a Federation.“** Dieser
Artikel und der Rest der Verfassung privilegiert Kroaten und Muslime vor allen anderen

30 Zitiert nach: Hayden, Constitutional Nationalism, 26.

3! Hayden vergleicht diese Formulierung mit der amerikanischen Verfassung: Diese miiite bei gleicher

Logik anstatt mit ,,We the people of the United States* mit ,,We, the White, Protestant People of the
United States* beginnen. Ebd., 26.

32 So verkiindeten die ,,Parlamente” der beiden Republiken im November 1992 die ,,Union der

serbischen Staaten“. Es begannen daraufhin Verhandlungen iiber eine Vereinigung, die jedoch ohne
Erfolge blieben. Diese Pline wurden mit der kroatischen Offensive und dem Ende der ,,Serbische
Republik Krajina®“ im August 1995 diberfliissig. Spéatestens als die "Republika Srpska" der
serbischen Krajina nicht militdrisch zu Hilfe kam, zeigte sich die Differenzen der beiden Einheiten.
s. Marie-Janine Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina (Frankfurt 1996) 95 f. Zu den
Beziehungen mit Serbien s. Obrad Kesié¢, Politics, Power, and Decision Making in the Serb
Republic, in: Problems of Post-Communism, March/April 1996, Nr. 2, Jhrg. 43, 56-64.

33 Herceg-Bosna“ besteht jedoch iiber den Friedensvertrag von Dayton hinaus. So gab es bis Mitte

1998 eigene Nummernschilder heraus und die Staatssymbole der nich anerkannten Republik finden
sich nach wie vor in der Herzegowina. s. Laura Silver, Allan Little, The Death of Yugoslavia
(London 1995) 323-335.

3% Zitiert nach: Hayden, Constitutional Nationalism, 27.

120



Nationen und Volksgruppen im Gebiet der Fdderation. Selbst das amerikanische
AuBenministerium, unter dessen Vermittlung die Foderation Zustande gekommen war,
gestand ein, dal Serben, aber auch Juden, Roma und andere, die dem Staat loyal
geblieben sind, ihren Rechten beraubt wurden.*

Somit bilden sich vor und wihrend des Krieges zwei bzw. drei para-staatliche Entitdten
auf dem Gebiet Bosniens, die alle, in unterschiedlichem Ausmal, nationalistisch gepragt
waren und andere Nationen aus ihren Institutionen weitgehend ausschlossen.

3.1.2. Libanon

Der Libanon weist im Unterschied zu Bosnien eine hohere staatliche Kontinuitit auf.
Wihrend Bosnien erst kurz vor Kriegsausbruch die Unabhingigkeit erlangte, war der
Libanon bereits dreiflig Jahre vor Kriegsausbruch ein souverdner Staat. Auch wihrend
des Krieges bestand der Libanon zumindest formal fort. Nur 1988/89 gab es keinen
Prasidenten und keine einheitliche Regierung. Wihrend des Krieges blieb der Einfluf3
der staatlichen Institutionen gering und die Kontrolle iibernahmen Milizen oder die
beiden Nachbarldnder. Im Unterschied zu Bosnien rief diese keine eigenen Staaten aus.
Lediglich im maronitischen Kerngebiet zwischen Ostbeirut und Tripoli bestand
informell ein Para-Staat, der unter maronitischer Vorherrschaft blieb. Der libanesische
Staat und alle seine Institutionen waren schwach und konnten gegen den Einflufl von
Milizen und benachbarten Staaten nicht erfolgreich ankdmpfen.

Der Prdsident

Der Prisident bildet bei weitem die bedeutendste Einrichtung des politischen Systems.
Im Einklang mit dem Nationalpakt von 1943 muflte der Prédsident der maronitischen
Konfession angehdren. Er besall den Oberbefehl liber die Armee und den Geheimdienst,
die Siirete Générale. Weiterhin ernannte er hohe Beamte und Richter, sowie Minister.
Er konnte ,,dringende” Gesetze per Dekret verabschieden (Art. 58), ein Veto gegen
Gesetze einlegen, sowie das Parlament auflosen (Art. 55). Weiterhin konnte der
Prisident Anderungsvorschlige zur Verfassung einbringen (Art. 76) und war in der
Lage, Verfassungsinderungen des Parlaments abzulehnen (Art. 77).>° Neben der
verfassungsméfligen Macht besal er groBen informellen EinfluB gegeniiber den
Abgeordneten, so dall nach Schitzungen stets mindestens ein Drittel der Abgeordneten
den Prisidenten in seiner Politik unterstiitzten.”’ Die Aufrechterhaltung der Balance
zwischen Christen und Muslimen erforderte vom Prisidenten Ausgleich mit
muslimischen Politikern zu suchen. Das Parlament wihlte ihn entweder in der ersten
Runde mit einer Zweidrittelmehrheit oder mit einfacher Mehrheit im zweiten Wahlgang.
Die Wiederwahl des Prisident ist seit 1948 verboten.®

Der Ministerrat

3% Ebd, 27.

3 Adnan Ansawi, Libanon, Vereinigte Arabische Republik, Irak (=Die Staatsverfassungen der Welt 2,

Frankfurt/Berlin 1960) 24-29.

7 Bei fast allen Wahlen kam es zu Manipulationen zugunsten von Abgeordneten, die dem Priisidenten
nahestehen.

*  David C. Gordon, The Republic of Lebanon. Nation in Jeopardy (Boulder, Col. 1983) 78.

121



Die Minister werden vom Prisidenten ernannt und entlassen. Der Ministerpréasident
mufte entsprechend dem Nationalpakt immer ein sunnitischer Muslime sein. Im
Ministerrat miissen nach der Verfassung die wichtigsten Konfessionen vertreten sein
(Art. 95). Dementsprechend waren im Kabinett meist die wichtigsten Repriasentanten
der grof3ten Konfessionen vertreten. So gehdrten dem Kabinett 1979 drei Sunniten, zwei
Schiiten, Maroniten und Orthodoxe, sowie je ein Druse und ein griechisch-katholischer
Minister an. Die zentrale Bedeutung der Konfession in der Zusammensetzung des
Kabinetts unterstrich die Rolle dieses Organs zur Reprisentation und weniger zur
Bestimmung der staatlichen Politik. Man kann den Ministerrat als kleines
Arbeitsparlament sehen. Es dient zur Stabilitdtsierung des Staates und verhielt sich
kaum als Exekutive. Im Jahr 1969 bestand zum Beispiel fiir ein halbes Jahr keine
Regierung, was auf die Staatsfiihrung jedoch kaum einen Einfluf3 hatte.

Kaum eine Regierung blieb lénger als ein Jahr an der Macht, die durchschnittliche
Amtszeit einer Regierung lag zwischen 1926 und 1964 bei 8 Monaten. Sowohl
Parlament als auch Prisident konnen nach Verfassung den Ministerrat auflosen. De
facto wurde das Kabinett jedoch fast immer vom Présidenten abgesetzt.

Reprdsentation im Kabinett Kabinettsposten

Zahl der Monate |[in % Zahl der Monate |[in %
Maroniten 886 25,9 105 25,5
Sunniten 806 23,7 102 24,7
Schiiten 480 14,1 55 13,3
Orthodoxe 421 12,3 52 12,6
Drusen 408 11,9 48 11,6
Katholiken 376 11,0 46 11,1
Andere 39 1,1 5 1,2

Tabelle 2: Reprisentation der groften Konfessionen im Regierungskabinett39

Da das Kabinett als Repriasentationsorgan der konfessionellen Elite zu sehen ist, war der
haufige Regierungswechsel nicht das Zeichen einer Krise. Ein hiufiger Wechsel
ermdglicht eine breite Repriasentation der Konfessionen und Interessen, so daB3 er zur
Erhohung der Legitimitit der Herrschaft im Land diente. Die Politiker, die
Ministerposten iibernahmen blieben weitgehend die selben. So gab es zwischen 1926
und 19203 333 Ministerposten, die von nur 134 verschiedenen Personen bekleidet
wurden.

Das Parlament

% Richard Hrair Dekmejian, Consciational Democracy in Crisis. The Case of Lebanon, in:

Comparative Politics, January 1978, 255.

40 Gordon, The Republic of Lebanon, 79 f., Michael Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon:

Kampf um Ideologie und Herrschaft in einer unfertigen Nation (Wiesbaden 1983) 51 f., 63, 66;
Ansawi, Libanon, 24.

122



Im Vergleich zum Présidenten war das Parlament weitgehend machtlos. Seine
wichtigste Befugnis bestand in der Zustimmung zur Regierungsbildung. Dem
Nationalpakt zufolge stand das Amt des Parlamentsprasidenten einem Schiiten zu. Wie
in den meisten Staaten ist auch im Libanon die Funktion des Parlamentsprisidenten vor
allem représentativ. Die Regelung des Nationalpaktes belegt damit den geringen Einfluf3
der schiitischen Bevolkerung auf das politische System (vgl. 4.2.2. schiitische Parteien).
Als Vermittler besa3 der Parlamentsprisident jedoch durchaus informelle Macht. Da im
Parlament die Eliten der Konfession vertreten waren, mufite der Parlamentsprésident
versuchen Kompromisse auszuhandeln. In dieser Funktion konnte der
Parlamentspriasident dazu beitragen die groBen Linien der libanesischen Politik
mitzubestimmen.*'

Innerhalb des Parlaments vermochte lediglich die maronitische Kata'ib-Partei die
Abgeordneten zu einer parteipolitischen Disziplin anzuhalten. Ein Teil der iibrigen
Abgeordneten gehorte zwar auch Parteien an, es herrschte jedoch kein Fraktionszwang.
Vor dem Krieg wurde zum letzten Mal 1972 gewihlt. Da zwischen 1975 und 1990
keine Wahlen stattfinden konnten, verlingerte das Parlament insgesamt vier Mal die
Legislaturperiode nach dem Ablauf von jeweils vier Jahren. Erst 1992, zwei Jahre nach
Kriegsende, konnte das Parlament neu gewéhlt werden. Zwischen 1972 und 1992 wihlte
das Parlament selbst neue Abgeordnete fiir verstorbene Volksvertreter.

Gemal Artikel 27 der Verfassung vertreten die Abgeordneten das gesamte libanesische
Volk. Im Widerspruch dazu steht das Wahlrecht, demzufolge Abgeordnete im Rahmen
ihrer jeweiligen konfessionellen Gruppe gewihlt werden.*” Wie aus Tabelle 2 ersichtlich
ist, waren fast alle anerkannten Konfessionen mit mindestens einem Abgeordneten
vertreten. Das im Nationalpakt ausgehandelte Verhiltnis von 6:5 zwischen Christen und
Muslimen in allen staatlichen Institutionen (vgl. Kapitel 2.3.2.) reflektiert sich bei der
Zahl der Abgeordneten. Die Zahl der Abgeordneten war somit stets durch 11
dividierbar, zwischen 1960 und den Reformen von Taif (1989) lag sie bei 99 Sitze.*

Das Wahlrecht ist konfessionell gebunden. Zugleich zwingt es die Bevolkerung
konfessionsiibergreifend zur Kooperation. In jedem Wahlkreis wird nach der
Volkszéhlung von 1932 bestimmt, wieviele Sitze jeder Konfession zustehen. Da nicht
nach konfessionell getrennten Wahllisten gewihlt wird und sich die wirkliche
Bevolkerungsverteilung seit 1932 stark verdndert hat, kann der Kandidat einer
Konfession nicht allein mit deren Stimmen gewihlt werden (vgl. Kapitel 2.3.2). Dies
fiihrt zu Listenverbindungen und Zugestindnissen von Kandidaten an andere
Konfessionen. Die Koalitionsbildung setzt sich im Parlament fort. Obwohl das
Parlament als Symbol christlicher Vorherrschaft im Libanon galt, wurde nie eine
Entscheidung allein mit christlicher Mehrheit beschlossen.**

4 Antoine Nasri Messara, The accomodation between communities in Lebanon: Parliament and

paraparliaments in plurual societies, in: Social Compass, Nr. 4/1988, Jhrg. XXXV, 625 f.

2 Die libanesische Verfassung geht nicht davon aus, daB das Volk Triger der Souverinitit ist, s.

Ansawi, Libanon, 20-24.

# Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 66.

*  Theodor Hanf, Die drei Gesichter des Libanonkrieges, in: Friedensanalysen 8, (Frankfurt 1978) 75-
77.

123



Ein wichtiges Element des Wahlrechts war der Ort der Stimmabgabe. Um der
konfessionellen Wahlkreiszuordnung zu entsprechen, mufite die Bevolkerung am
Herkunftsort und nicht am Wohnort wéhlen. Die Schiiten traf diese Regelung am
stiarksten, da viele Schiiten des Siidlibanon in den sechziger Jahren in die siidlichen
Vororte Beiruts emigriert sind. Da sie in ihren Herkunftsgebieten wahlen muflten, fehlte
thnen eine angemessene Interessensvertretung in Beirut. Die schiitische Elite, die nach
wie vor in den Herkunftsgebieten gewihlt wurde, entfremdete sich zunehmend von
thren Wihlern. Somit hatten die Schiiten einen doppelten Nachteil aus dieser
Regelung.*’

Christen Katholiken - Maroniten 30
- griechisch-katholisch 6
- armenisch-katholisch 1

- syrisch-katholisch -

- Chaldéer -

- romisch-katholisch (,,Lateiner) 1
Orthodoxe - griechisch-orthodox 11

- armenisch-orthodox (,,Gregorianer*) 4

- syrisch-orthodox (,,Jakobiten®) -

- assyrisch-orthodox (,,Nestorianer®) -

Protestanten 1
Christen insgesamt 54
Muslime - Sunniten 20
- Schiiten 19

- Ismailiten -

- Drusen 6

- Alawiten -
Muslime insgesamt 45

Juden -
Gesamtzahl 99

Tabelle 3: Anerkannte Religionsgemeinschaften im Libanon und Sitzverteilung im Parlament (1960-
46
1992)

Durch das Wahlrecht und den konfessionellen Charakter des Staates entwickelte sich
das Parlament zur Reprisentationsorgan der konfessionellen Eliten. Die Meinungen und
Position der Spitzenvertreter jeder Konfession wurden wiederum in informellen

4 Samir Khalaf, Guilain Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, in: Nadim Shehadi, Dana
Haffar Mills (Hg.) Lebanon: a History of Conflict and Consensus (London 1988) 187.

% Michael Kuderna, Libanon, in: Udo Steinbach, Robert Riidiger (Hg.) Der Nahe und Mittlere Osten:
Politik, Gesellschaft, Wirtschaft, Geschichte und Kultur, Bd. 2: Linderanalysen (Opladen 1988)
236.

124



»Paraparlamenten getroffen, wo die Elite der jeweiligen Religionsgemeinschaft ihre
Politik bestimmten. Somit trafen im Parlament die bereits formulierten Vorstellungen
der Konfessionen aufeinander. In Folge dieser Funktion des Parlaments verlagerte sich
der tatsdchliche Aufgabenbereich des Parlaments vom Verabschieden von Gesetzen zu
einem Forum der Konfessionen, in dem Kompromisse zu den Grundsdtzen der
Staatsfihrung ausgehandelt wurden.”” Dies wurde 1957/58 deutlich, als durch
Wahlmanipulationen einige konfessionelle Eliten nicht mehr im Parlament vertreten
waren und dies 1958 den Biirgerkrieg einleitete. Der Konflikt konzentrierte sich nicht
auf Dbestimmte Gesetzesprojekte, sondern um die Rolle des Parlaments als
Reprisentation der Spitzenvertreter der Religionsgemeinschaften (vgl. Kapitel 2.4.2).

Die Armee

Die Schwiche des Staates zeigte sich nirgendwo deutlicher als in der Armee. Sowohl in
der Zahl der Soldaten wie auch bei der Ausriistung lag die Armee im Vergleich zu den
umliegenden Staaten weit zuriick. So gab es bei Kriegsausbruch 1975 etwa 15.000
Soldaten im Libanon. Der wichtigste Grund der geringen Militarisierung war die
Abneigung der maronitischen Elite gegen Israel zu kdmpfen. Eine starke Armee hitte
unweigerlich auf Seiten der anderen arabischen Staaten gegen Israel kdampfen miissen.
Die libanesische Armee nahm nur am ersten arabisch-israelischen Krieg 1949 teil, bei
allen folgenden Kriegen blieb sie entweder unbeteiligt oder wirkte nur der Form halber
mit. Tatsdchlich war sie nicht in der Lage, wirklich offensiv oder defensiv aktiv werden.

Die libanesische Armee war eine Freiwilligenarmee. Durch das Fehlen allgemeiner
Wehrpflicht drohte sie bei innerstaatlichen Krisen entweder zu zerfallen oder Partei zu
ergreifen. Gerade in multi-nationalen oder multi-konfessionellen Gesellschaften konnen
Armeen mit Wehrpflicht eine integrative Wirkung entfalten.*® Der libanesischen Armee
war dies jedoch nicht moglich, da sie von den Muslimen als Instrument der
herrschenden Maroniten angesehen wurde.*’ Die meisten Offiziere waren Christen,
wiéhrend die Mannschaften oft aus den armen schiitischen Bevdlkerungsschichten
stammten.

Prasident Shihab, der zuvor Oberbefehlshaber der Armee war, wertete die Armee auf.
Die Armee wurde ziviler Kontrolle entzogen und sollte dem Prisidenten als
innenpolitisches Machtinstrument dienen. Der Militdrgeheimdienst sollte den staatlichen
EinfluBl gegeniiber den traditionellen Eliten stirken. Dieser Versuch, diese Schicht zu
entmachten, stiel} auf so viel Widerstand, da3 die Armee ab 1970 wieder unter zivile
Kontrolle gestellt und der Geheimdienst entmachtet wurde.”® GroBe Teile der
muslimischen Bevdlkerung forderten die Einfiihrung des Militdrdienstes, um die Armee
reprisentativer zu gestalten. Diese widersetzte sich jedoch einer solchen Offnung. Die
unparteiische Rolle der Armee, die sie spidtestens seit dem 1. Biirgerkrieg 1958
beanspruchte, wurde von den Muslimen Ende der sechziger Jahre nicht mehr anerkannt.
Wegen der Konfrontationen mit der PLO nahmen viele Muslime zunehmend Distanz

47 Messara, The accomodation between communities in Lebanon, 625-636.

* Ein Musterbeispiel fiir den gezielten Einsatz dieser Wirkung ist die Wehrpflicht in der Schweiz.

% Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 33.

0 D. Th. Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon. Entstehung, Verlauf, Hintergriinde (Miinchen 1979)

54 f.

125



zur Armee. Die maronitische Bevolkerung sahen hingegen in der Armee einen nur
unzureichenden Schutz gegen die Palistinenser und riistet ihrerseits Milizen auf.’!
Somit war die Armee bereits vor Ausbruch des Krieges marginalisiert und zerfiel mit
dessen Beginn. Im Verlauf des Krieges versuchten die jeweiligen Prédsidenten, die
Armee zu stirken. Insbesondere Prasident Amin Gemayel baute 1982 die Armee erneut
auf. Sie zerfiel jedoch nur zwei Jahre spiter nach dem israelischen Riickzug aus dem
Libanon. Nachfolgend blieb die Armee lediglich eine von vielen Konfliktparteien. Erst
mit dem Ende des Biirgerkrieges 1990 und der Entwaffnung der Milizen ein Jahr spiter
entstand wieder eine einheitliche libanesischen Armee.

Strukturelle Probleme des Staates

Der libanesische Staat bildet in vielerlei Hinsicht eine Fortfilhrung des osmanischen
Millet Systems. Auf den meisten Ebenen findet Wettbewerb innerhalb und nicht
zwischen den Konfessionen statt. Nur in zwei Bereichen konkurrieren Mitglieder
verschiedener Konfessionen miteinander: In der Gestaltung der AuBlenpolitik und in der
Verwaltung. Dementsprechend bilden diese beiden Themen den Ausgangspunkt fiir
interkonfessionelle Konflikte um die Vorherrschaft. Der Nationalpakt mit seiner
»doppelten Negierung™ (weder westlich, noch arabisch) ist nicht zuletzt eine
Widerspiegelung dieser beiden Ebenen.*

Die Institutionen des Libanon sind von Widerspriichen geprigt. Einerseits spricht die
Verfassung in Artikel 12 allen Biirgern die gleiche Rechte zu (,,Jeder Libanese ist
berechtigt, nach seiner Eignung, Befdhigung und Leistung den gleichen Zugang zu den
offentlichen Amtern zu haben, und zwar gemiB den Bedingungen des Gesetzes...“).
Andererseits hebt die Konfessionalisierung des gesamten politischen Systems gerade
diese Offenheit wieder auf. Ein &hnlicher Widerspruch findet sich zwischen dem
Anspruch auf Rechtsstaatlichkeit und der Abwesenheit von wichtigen Grundrechten
(Asylrecht, Freiziigigkeit fiir Ausldnder, Brief- und Postgeheimnis).

Adnan Ansawi sieht diesen Konflikt als ,,ein redaktionelles Versehen, denn die
Verfassung baut im Grunde auf den Grundsitzen des Humanismus und des Liberalismus
auf“>* In Wirklichkeit sind diese Widerspriichlichkeiten Indikatoren fiir spitere
Konflikte und zeigen die Spannungen auf, die der Staat nicht l6sen konnte. Das
entscheidende Problem des institutionellen Systems im Libanon war die Abwesenheit
eines Regulationsmechanismus. Bis 1989 und erst dann unter starkem Druck Syriens
gelang es, die Institutionen den verdnderten demographischen und sozialen
Bedingungen anzupassen. Die politischen Parteien und die Elite verhinderten notwenige
Veranderungen, wihrend das politische System es ihnen ermdglichte sich fiir lange Zeit
gegen neue politische Krifte zu behaupten.”

3.1.3. Zusammenfassung

31 Itamar Rabinovich, The War for Lebanon, 1970-1983 (Ithaca, N.Y./London 1984) 71 f.

2 David C. Gordon, The Republic of Lebanon. Nation in Jeopardy (Boulder, Col. 1983) 82 f.

33 Ansawi, Libanon, 13-16.

> Negede Tsegaye-Tadesse, The Lebanese Crisis and Foreign Intervention (Diplomarbeit Wien 1992)

23 1.

126



Libanon und Bosnien weisen grofe institutionelle Unterschiede auf. Wahrend der
Libanon von einer hohen Kontinuitdt als Staat vor, wihrend und nach dem Biirgerkrieg
geprégt ist, hat sich das staatliche Gefiige Bosniens innerhalb der Jahre vor und wihrend
des Krieges dramatische Verdanderungen durchgemacht.

Im Zentrum der Unterschiede stehen die unterschiedlichen Ausgangspositionen der
Konfliktparteien im Libanon und in Bosnien. Im Libanon bestanden zwar
unterschiedliche Auffassung iiber das politische System, insgesamt herrschte aber ein
Konsens, den Staat zu erhalten. Nur wenige Gruppen forderten einen Anschlufl an ein
Nachbarland oder einen Zerfall des Libanons in Para-Staaten. Ein Anschluf an Israel bot
sich selbst fiir die pro-israelischsten Maroniten nicht an. Wéahrend noch in der
Zwischenkriegszeit grole Bevolkerungsgruppen einen Anschlul an  Syrien
unterstiitzten, hat sich bis zum Ausbruch des Krieges das NationalbewufStsein bereits so
weitgehend gefestigt, dal Syrien fiir manche Konfliktpartei zwar als Verbiindeter, nicht
jedoch als zukiinftiges Heimatland in Frage kam: ,,...[N]one of the local ,,governments‘
which resulted from so many local coup d'états ever went so far as to wage a war of
secession or to advocate seperatism... There was, all along, a unanimous call for a strong
united Lebanon, but differences as to how its unity would be best structured. Partition
was thus self-defeated.“ In Bosnien betrieb die Serbische Demokratische Partei
dagegen offen einen Anschlufl an Serbien und an die serbisch besetzen Gebiete in
Kroatien. Mit Kriegsausbruch strebte auch die drittstirkste Partei, die Kroatische HDZ
einen Anschlufl an Kroatien an. Die militarisch starksten Gruppen waren somit bemiiht,
den Staat Bosnien zu zerschlagen. Diese im Vergleich zum Libanon grundlegend
unterschiedlichen politischen Zielsetzungen als im Libanon bedingten den hohen Grad
an institutionellem Wandel in Bosnien.

3.2. Parteien

Weder in Bosnien, noch im Libanon bestanden festgefiigte Parteiensysteme, wie sie in
Westeuropa iiblich sind. In Bosnien ist die Alleinherrschaft der kommunistischen Partei
wiéhrend 45 Jahren die Hauptursache dieser Entwicklung. Im Libanon hingegen hat die
traditionelle Gesellschaftsstruktur und der hohe Grad an Zersplitterung unter den
Konfession eine stabile Parteienlandschaft verhindert. Gleichwohl formierten sich auch
im Libanon zahlreiche Gruppen als politischen Parteien und bestimmten als solche die
politischen und militdrischen Auseinandersetzungen.

Bei der Darstellung der Parteien wird zuerst das Entstehen und die Entwicklung der
Parteien vor dem Krieg beschrieben. Die Lage wéhrend des Krieges wird kurz
angeschnitten, wenn diese Parteien in dieser Phase eine bedeutsame Rolle spielten.
AbschlieBend wird jeweils das Programm und die Ziele der Parteien erldutert.

3.2.1. Bosnien-Herzegowina

In der Nachkriegszeit wurden Jugoslawien und Bosnien durch eine Partei, den Bund der
Kommunisten, dominiert. Mit der Foderalisierung von Staat und Partei nach 1974
wurden die jeweiligen kommunistischen Parteien so weitgehend unabhingig, dal man
von neun eigenstindigen Parteien reden ka*’nn. Die ersten anderen Parteien entstanden

33 Ghassan Tuéni, Lebanon: A New Republic? in: Foreign Affairs, Fall 1982, Nr. 1, Jhrg. 61, 91.

36 Jede Republik und autonome Provinz besal} eine eigene Parteiorganisation. Weiterhin bestand

der BdK unabhingig hiervon in der Armee.

127



in Slowenien bereits Mitte der Achtziger Jahre, da in der reichsten Republik ein relativ
liberales politisches Klima herrschte. Doch auch in Bosnien bestanden Ende der
achtziger Jahre Gruppen und Vereine, die eine pluralistische Grundlage fiir die spétere
Parteienbildung bildeten. Der Machtverlust des BdK bedeutete nicht, wie in anderen
sozialistischen Staaten, auch notwendigerweise eine Machtiibergabe. Vielmehr zerfiel
zuerst die Bundespartei. Die Demokratisierungswelle in Osteuropa und interner Druck
zur Liberalisierung zwangen dann die einzelnen Republiken zu Wahlen. Im Mai 1989
kiindigte die jugoslawische Regierung an, Mehrparteienwahlen vorzubereiten. Es fanden
jedoch keine Bundeswahlen mehr statt. Die Wahlen in den Republiken verliefen 1990
nacheinander. Lediglich der ,Bund der Reformkrifte des jugoslawischen
Premierministers Ante Markovi¢ war auf Bundesebene organisiert. In Bosnien wurden
Parteien mit ausschlieBlich nationaler oder religioser Ausrichtung zeitweise nicht
zugelassen. Alle Regelungen der Parteien blieben jedoch auf die Ziele und Programme
begrenzt und schrinkten somit nicht das Verhalten der Parteien ein. Somit sind viele
Parteiprogramme (z.B. HDZ, SDS) sehr viel moderater als die wirklichen Ziele der
nationalen Parteien in Bosnien. Bei der Wahl in Bosnien fand ein Mehrheitswahlrecht
Anwendung, daB} in zwei Wahlgingen umgesetzt wurde. Im zweiten Wahlgang durften
nur die zwei stimmstirksten Kandidaten kandidieren. Dieses Wahlrecht wurde neben
Bosnien in allen anderen Republiken angewendet.

In bosnischen Geschichte hatten zuvor erst wenige Wahlen stattgefunden. Es gab
lediglich die Landtagswahlen nach der Annexion Osterreich-Ungarns 1910 und die
Wabhlen in Jugoslawien zwischen 1920 und 1928. Die jugoslawischen Wahlen 1935 und
1935 konnen hochstens als partiell freie Wahlen bezeichnet werden. Da die
vorhergehenden Wahlen in anderen Staatsgebilden stattfanden bzw. Bosnien im
Jugoslawien der Zwischenkriegszeit keine eigenstindige administrative Einheit
darstellte. Die drei nationalen Parteien Bosniens hatten jedoch historische Vorbilder
gewidhlt, da auch die bedeutsamsten Parteien bei den vorangegangenen Wahlen nach
nationalen Kriterien organisiert waren. So kniipfte die muslimische SDA an die
Tradition der JMO der Zwischenkriegszeit an. Die serbische SDS besitzt
programmatische Ubereinstimmungen mit der Radikalen Partei von Nikola Pagi¢. Die
kroatische Bauernpartei des Stjepan Radi¢ diente wiederum der kroatischen HDZ
zumindest teilweise zum Vorbild (vgl. Kapitel 2.3.1.). Die Riickbesinnung diente meist
zur Starkung des Einflusses und besal} keine personelle Kontinuitét.

John Allcock beschreibt fiinf Bruchlinien die die Parteienlandschaft Jugoslawiens 1990
gliederten:

1. nationalistische und nicht-nationalistische Parteien,
2. kommunistische und anti-kommunistische Parteien,
3. moderne und traditionelle Parteien,

4. sakulare und religiose Partien,

5. urbane und landliche Parteien.

Ad 1. Die dominante Rolle der nationalistischen Parteien durch das Wahlergebnis hat
alle anderen Bruchlinien in den Hintergrund gedringt. Weiterhin sollte zwischen
Parteien, die zwar eine Nation vertreten, nicht jedoch nationalistisch sind (z.B. MBO),
und Partei mit einem extremen Nationalismus im Programm unterschieden (z.B. SDS).

128



Ad 2. In der Politik der drei nationalistischen Parteien lassen sich die anderen
Bruchlinien wiederfinden. So waren in Bosnien alle nationalistischen Partein
ausdriicklich anti-kommunistisch (im Gegensatz zu Serbien). Von den beiden grof3eren
nich-nationalen Parteien war eine die kommunistische Partei und die andere besal} eine
personelle Verbindungen zum BdK.

Ad 3. Die nationalistischen Parteien vertraten ohne Ausnahme ein traditionelle Rolle
und besaflen kaum Modernisierungspldne (anders als z.B. Demos in Slowenien).
Obwohl alle drei grofle nationale Parteien die Einfilhrung der Marktwirtschaft verbal
forderten, spielte die Losung von wirtschaftlichen Probleme nur eine zweitrangige Rolle
im Parteiprogramm.

Ad 4. Die nationalistischen Parteien besalen alle ein unterschiedliches Verhiltnis zur
jeweiligen Religion (vgl. Kapitel 3.4.1.). Zumindest verbal bemiihten sie sich jedoch um
eine Naheverhéltnis zur Religion.

Ad 5. Die Bruchlinie zwischen urbanen und ldandlichen Parteien unterschied einerseits
die nationalistischen Parteien untereinander und andererseits trennte sie die
nationalistischen Parteien von den nicht-nationalistschen Parteien. Aufgrund der
Bevolkerungsverteilung lebte ein verhdltnismédBig groer Bevdlkerungsteil der
bosnischen Muslime in den Stiddten. Somit war der Stimmanteil der muslimischen SDA
in den Stddten hoher als jener der anderen nationalistischen Parteien. Zugleich
dominierten in den groBeren Stidten die nicht-nationalen Parteien.’’

Die drei nationalen Parteien geben zwar selber hohe und teils hohere Mitgliederzahlen
als die KP an, diese Daten sind jedoch sehr fragwiirdig. So gidbe es nach Angaben der
Parlamentsparteien fast 2,3 Millionen Parteimitglieder. Nach der letzten Volkszidhlung
1991 hatte Bosnien etwas mehr als 4,3 Millionen Einwohner. Somit wire mehr als die
Hilfte der Biirger Parteimitglied.(fiir die Wahlergebnisse von 1990 s. Kapitel 2.5.1.)®

Der Bund der Kommunisten

Ahnlich wie die der Staat war auch der Bund der Kommunisten foderativ gegliedert.
Diese Struktur wurde im Mérz 1969 eingefiihrt. Die Bundespartei bestand aus 8
Organisationen der Republiken und Autonomen Provinzen und einer Parteiorganisation
innerhalb der jugoslawischen Volksarmee.”

Am 23. Januar 1990 verlieen die slowenischen Delegierten den Parteitag des Bundes
der Kommunisten, da sie immerfort am Widerstand Serbiens scheiterten. Die serbische
Stimme in Gremien des Bundesstaates ist zu dieser Zeit stark gewesen, da der Serbische
Prasident MiloSevi¢ die autonome Provinz Vojvodina und Kosovo gleichgeschaltet hatte
und auch in Montenegro eine ihm gut gesinnte Regierung amtierte. Somit verfiigte
Serbien {iber die Stimmen von 4 der 8 Republiken und Provinzen Jugoslawiens und
konnte somit jedes Vorhaben stoppen. Im Mai 1990 versuchte Serbien die Einheit BAKJ
wiederherzustellen. Die Bemiihungen scheiterten jedoch an dem Widerstand

>’ zu den Bruchlinien in neuentstechenden Parteiensystemen s. Klaus von Beyme, Systemwechel in

Osteuropa (Frankfurt 1994) 286-312.

% John B. Allcock, Yugoslavia, Bogdan Szajkowski (Hg.) New Political Parties of Eastern Europe and

the Soviet Union (Harlow 1991) 300-311.

% zur Struktur der Partei s. Beckmann-Petey, Der jugoslawische Foderalismus, 310-314.

129



Sloweniens, Kroatiens und Mazedonien. In Folge agierten die kommunistischen
Parteien auf Republiksebene unabhingig voneinander.®

In Bosnien fiigte der Bund der Kommunisten dem Parteinamen ,Partei des
demokratischen Wandels*“ (Savez Komunista Bosne i Hercegovine - Starnka
Demokratskih Promjena, SK BiH-SDP) hinzu. Neben dem ,,Bund der Reformkrafte*
war die kommunistische Partei die einzige groere Partei, die sich an allen Nationen
wandte.’! Die Partei versuchte, sich als moderne linke Kraft zu prédsentieren, die die
Marktwirtschaft einfiihren will und zugleich umfangreiche staatliche Intervention
beibehélt. Der Bestand Jugoslawiens und die Ablehnung einer nationalen Orientierung
diirfte jedoch die zentralen Elemente fiir die Wahl der Partei bilden. Im Gegensatz zu
den neuen Parteien war die SK BiH im ganzen Land gut organisiert und besal} viele
Mitglieder. Thr gehdrten 1990 noch 350.000 Personen an. Ahnlich wie die anderen
Oppositionsparteien wurde sie im Verlauf des Krieges in den Hintergrund gedringt.*

Bund der Reformkrifte

Am 30. Juli 1990 griindete der jugoslawische Premierminister Ante Markovi¢ in
Bosnien den gesamtjugoslawischen ,,Bund der Reformkréfte” (Savez Reformskih Snaga
Jugoslavije za Bosnu i Hercegovinu, SRSJ BiH). Markovi¢ besal wegen seines
erfolgreichen Wirtschaftsprogrammes grof8e Beliebtheit bei der Bevolkerung ganz
Jugoslawiens (vgl. Kapitel 2.5.1.,3.3.1.). Seine betont pro-jugoslawische Politik wurde
von den nationalistischen Parteien, insbesondere in Serbien, heftig kritisiert. Markovi¢,
selber Kroate, gelang es nicht, vor den Wahlen in den iibrigen Republiken eine
ausreichende Machtbasis aufbauen.

Da Markovi¢ seine Partei erst nach den Wahlen in Kroatien und Slowenien gegriindet
hatte, warfen ihm serbische Politiker vor, den Sieg der Nationalisten in Kroatien erst
ermdglicht zu haben. Durch die fehlende Reprasentation des ,,Bundes der Reformkrafte*
in diesen beiden Republiken fehlte Markovi¢ die notige Unterstiitzung filir seine Pldne
zur Erhaltung Jugoslawien.”® Die Niederlage bei den Wahlen am 9. November 1990 war
entsprechend grof3. Der Bund erhielt nur 12 der 130 Sitze in der unteren Kammer des
Parlaments und sogar nur einen in der Gemeindekammer.**

Der ,,Bund der Reformkrifte besal3 als einzige groB3ere Partei eine gesamtjugoslawische
Struktur. Die SRSJ blieb in den anderen Republiken jedoch schwach® und die
Zusammenarbeit der Partei auf Bundesebene brach mit dem Ende der Amtszeit von
Ante Markovi¢ als Premierminister zusammen. Neben dem geringen Organisationsgrad

0 Sabrina P. Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 1962-1991 (Bloomington, Ind. 1992)
246 1.

' Leonard J. Cohen, Broken Bonds: The Disintegration of Yugoslavia (Boulder, Col. 1993) 143.

62 Allcock, Yugoslavia, 315 f.

% Die Wahlen in Serbien fanden erst im Dezember 1990 statt. Der Sieg der SPS war jedoch

abzusehen, weiterhin vertraten fast alle Oppositionsparteien ein nationalistisches Programm, s. Jens
Reuter, Jugoslawien: Zerfall des Bundesstaates. Systemwechsel und nationale Homogeniesierung in
den Teilrepubliken, in: Magareta Mommsen (Hg.), Nationalismus in Osteuropa. Gefahrvolle Wege
in die Demokratie (Miinchen 1992) 138 f.

4 Silver, Little, The Death of Yugoslavia, 231 f.

% Das bestes Ergebnis auBerhalb Bosniens erreichte der Bund in Mazedonien mit 6 von 120 Sitzen.

130



der Partei ist einer Hauptgriinde fiir ihren geringen Wahlerfolg das Bekenntnis zu
Jugoslawien. Formal sprachen sich die nationalen Parteien auch fiir Jugoslawien aus, im
Gegensatz zum ,,.Bund der Reformkrifte™ war dies jedoch nur ein Lippenbekenntnis.

Anders als die Wahlsieger konnte die SRSJ ein umfangreiches Reformprogramm der
Wirtschaft anbieten. Daneben legte der Bund Reformvorschlige fiir die Institutionen der
Republiken und Jugoslawiens vor. Der ,,Bund der Reformkréfte* setzte sie sich fiir eine
Annidherung an die Europédische Gemeinschaft und andere europdische Institutionen ein.
Zusammenfassend 146t sich der ,,Bund der Reformkrifte* als einzige moderne Partei in
Bosnien sehen.®

Partei fiir Demokratische Aktion

Die Partei fiir Demokratische Aktion (Stranka demokratske akcije, SDA) war von
Muslimen aus dem gesamten politischen Spektrum gegriindet worden und sollte die
Belange der Muslime vertreten. In der SDA waren zu Anfang islamischen Dissidenten,
kommunistischen Funktionire und Unternehmer versammelt.®’

Wihrend die kroatische und serbische Partei in Bosnien Griindungen kroatischer
Parteien sind, rief die SDA eine Parteiorganisation im Sandzak (Grenzgebiet zwischen
Montenegro und Serbien) ins Leben, um die Muslime dort zu reprasentieren. Auch nach
der Abspaltung der MBO bestanden religidse und sdkulare Fliigel in der SDA fort, der
Parteipriasident Alija Izetbegovi¢ gehort jedoch dem religiosen Fliigel der Partei an (vgl.
Kapitel 3.4.1). Die SDA strebte gemeinsam mit der politischen Fithrung Mazedoniens
einen Mittelweg zwischen den konféderalen Planen Sloweniens und Kroatiens und den
foderalen (bzw. zentralistischen) Kurs Serbiens und Montenegros an. Izetbegovi¢ nahm
sich die Vermittlerrolle der groBten muslimischen Partei der Zwischenkriegszeit, der
JMO, zum Vorbild (vgl. Kapitel 2.3.1). Obwohl die SDA versuchte zwischen Serben
und Kroaten zu vermitteln, stand sie den Kroaten nédher. Zugleich zeigt die Art der
Annidherung an Kroatien die Zerbrechlichkeit des Biindnisses. Die Vereinnahmung der
Muslime als ,.islamisierte Kroaten“ durch kroatischen Nationalisten stellte eine
geringere Bedrohung als die Ausgrenzung der Muslime als ,,islamische Gefahr* von
serbischer Seite dar. Izetbegovi¢ beschreibt diese Position folgendermallen: ,,The
Serbian minister of Foreign Affairs...and the vice-president of the Serbian Executive
Council go to Israel and the people living there convice them, and adopt them as allies
in the struggle against some kind of Islamic conspiriacy against Yugoslavia and Europe.
To me that shows unbelievable political blindness...We are not aware of anything
similar in Zagreb.«®®

Im Parteiprogramm der SDA nimmt die nationale Komponente einen weniger breiten
Raum als bei den anderen beiden nationalen Parteien ein. Doch auch bei der SDA steht
die Affirmation des historischen und kulturellen Erbes der Bosniaken im Vordergrund.
Das Motto der Partei ,,SDA - in ihrer Religion in ihrem Land* verdeutlicht die religios-
nationale Komponente der Partei. Die SDA betont weiterhin die Einheit des Staates, ein
Forderung die mit der breiten Streuung muslimischer Siedlungsgebiete in Bosnien in
Zusammenhang steht. Im Gegensatz zur HDZ und SDS spricht sie sich ausdriicklich fiir

66 Reuter, Jugoslawien: Zerfall des Bundesstaates, 140; Allcock, Yugoslavia, 314 f.

7 Francine Friedman, The Bosnian Muslims. Denial of a Nation (Boulder, Col. 1996) 212 f.
68

zitiert nach: Leonard J. Cohen, Broken Bonds, 145 f.

131



die gleichen Rechte aller Nationen Bosniens und eines friedlichen Zusammenlebens aus.
AbschlieBend findet sich im Parteiprogramm die Forderung nach Autonomie der
Muslime im Sandzak und Minderheitenrechte in Kroatien, Slowenien und
Mazedonien.”

Als einzige nationalistische Partei war die SDA ernsthaft an einem Erhalt Jugoslawiens
interessiert. Sie sprach sich fiir einen Schutz der Menschenrechte in ganz Jugoslawien
aus, wobei in erster Linie die Albaner des Kosovo gemeint waren. Im wirtschaftliche
Bereich unterstiitze der SDA die Reformvorhaben Ante Markovi¢.”

Muslimisch-Bosniakische Organisation

Im September 1990 traten einige Spitzenpolitiker der SDA, allen voran Adil
ZulfikarpaSi¢ und Tunjo Filipovi¢, aus der Partei aus und griindeten die Muslimisch-
Boniakische Organisation (Muslimanska-Bosnjacka Organizacija, MBO). Sie warfen
der SDA vor, einer islamistischen Linie zu folgen und religiésen Themen zu viel Raum
einzurdumen. Im Zentrum der Partei steht Adil Zulfikarpasi¢, der in der Schweiz zu
einem wohlhabenden Geschidftsmann geworden war und dort ein wichtiges
wissenschaftliches Zentrum {iber die bosnischen Muslime gegriindet hatte. Obwohl die
Partei nur wenige Monate vor den Wahl entstand, konnte sie zwei Sitze in der
Biirgerkammer erlangen. Im Sommer 1991 bemiihte sich Slobodan Milosevi¢ um die
MBO und Adil Zulfikarpasi¢. Ziel war eine Marginaliserung der SDA. Die MBO setzte
sich in Belgrad fiir einen Erhalt Jugoslawiens ein. Diese Allianz blieb jedoch ohne
praktische Auswirkungen, da der MBO die Massenuntersiitzung in Bosnien fehlte. Im
Krieg verlor die Partei an Bedeutung. Die MBO versuchte stirker als die SDA neben
Muslimen auch andere Nationen, die sich als Bosnier sehen, zu vertreten.”!

Kroatische Demokratische Gemeinschaft

Die Kroatische Demokratische Gemeinschaft (Hrvatska demokratska zajednica, HDZ)
wurde 1990 als bosnische Ableger der kroatischen Regierungspartei gegriindet. Unter
dem Griinder Stejpan Kljui¢ konnte sie bei den ersten Wahlen 20 Sitze erlangen. (zur
Entwicklung der Mutterpartei in Kroatien s. Kapitel 3.6.1.).

Wie in den beiden anderen Parteien fand mit Kriegsausbruch eine Radikalisierung statt.
Im Oktober 1992 ersetzte Mate Boban den bisherigen Vorsitzenden Stejpan Kljuié.
Boban verfolgte einen Anschlul der kroatischen Siedlungsgebiet an Kroatien.
Internationaler Druck fiihrte zu einer Entmachtung Bobans, die Partei strebte jedoch
mehrheitlich weiterhin einen Anschluf$ der Herzegowina an Kroatien an.”” Ein Grofteil
der Verbindungen zwischen der HDZ in Kroatien und der Schwesterpartei in Bosnien
liefen iiber den Umweg der kroatisch-herzegowinischen Emigration, die oft als

% Die Parteiprogramme fiir die Wahlen 1996 wurden von der OSZE gesammelt. Stranka Demokratska

Akcije, Od Osnivanja, zitiert nach: http://www.oscebih.org/platform.htm.

70 Allcock, Yugoslavia, 317.

7 Silver, Little, The Death of Yugoslavia, 235 f.; Friedman, The Bosnian Muslims, 212 f.; Allcock,
Yugoslavia, 316.

7 (alic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina, 72.

132



,Herzegowina-Lobby* bezeichnet wird.” Viele einflufreiche Emigranten, die die HDZ
in Kroatien finanzierten, stammten aus der Herzegowina. Diese iibten deshalb Druck auf
die regierende Partei in Kroatien aus, mit dem Ziel eines Anschlusses der Herzegowina
an Kroatien. Die zentrale Personlichkeit dieser Emigranten war der kroatische
Verteidigungsminister Gojko Susak, der aus seinem kanadischen Exil 1990 nach
Kroatien zuriickkehrte (vgl. Kapitel 3.6.1.)"*

Die HDZ definiert sich in Bosnien als christdemokratische Partei der Kroaten Bosniens.
Dabei sieht sie sich als legitimen und legalen Vertreter des politischen Willens des
kroatischen Volks in Bosnien. Besondere Aufmerksamkeit widmete sie der ldndlichen
Struktur. Die HDZ will die kroatische bduerliche Kultur erhalten.”” Im Programm zu
den Wahlen 1990 sprach sich die Partei zumindest im Programm noch gegen eine
Kantonisierung oder eine Aufteilung Bosniens zwischen Kroatien und Serbien aus.
Ahnlich wie die SDA gab sich die HDZ anti-kommunistisch. Wihrend die Partei keine
umfangreichen Vorstellungen von Wirtschaftsreformen besal3, nahm die Forderung der
Familie und die ErhShung der Geburtenrate unter Kroaten einen zentralen Platz ein.’®

Serbische Demokratische Partei

Neben des HDZ stammte auch die Serbische Demokratische Partei (SDS) urspriinglich
aus Kroatien. Dort wurde sie von Jovan Raskovi¢ gegriindet. Im Sommer 1990 baute die
Serbische Demokratische Partei ein Netzwerk von lokalen Vertretungen in Bosnien auf.
Das Zentrum der Aktivitdt lag vorerst im Nordwesten und Zentrum Bosniens, wo die
Verbindung in die Krajina am stirksten war. Die SDS in Bosnien stand unter der
Fihrung Radovan Karadzi¢'s. Neben engen Kontakten mit der Schwesterpartei in
Kroatien unterhielt sie Beziechungen zur Sozialistischen Partei Serbiens (SPS). Offiziell
ist die SDS mit der gleichnamigen Partei in Serbien verbunden. Die marginale Rolle der
serbischen SDS liel die Kontakte zur SPS jedoch in den Vordergrund treten (vgl.
Kapitel 3.6.1.)."

Die SDS in Kroatien und Bosnien verlangte nicht sofort eine Loslosung der serbischen
Bevolkerungsgebiete von den beiden Republiken. Thre anfanglichen Forderungen zielten
vielmehr auf eine Kulturautonomie der Serben. Doch bereits zur Zeit der Wahlen in
Bosnien Ende 1990 iiberwog der Anspruch auf eine territoriale Autonomie. Diese
Forderung wurde in Kroatien schon klar ausgesprochen, in Bosnien jedoch erst im
Verlauf des folgenden Jahres propagiert. Die zunehmenden Autonomieanspriiche der
SDS standen in direkten Zusammenhang mit den Sezessionsbestrebungen Kroatiens und
Bosniens. Die Partei behauptete lediglich auf die Sezesion Kroatiens und Bosniens zu

7 zur Verbindung zwischen HDZ und der "Herzegowina-Lobby" s. Hans-Joachim Hoppe, Croatia's

New Political Elite (=Bericht des BI Ost 7/1997, 15. Dezember 1996); Andrea Christiane Mayr, Die
HDZ (Hrvatska Demokratska Zajednica): Eine Analyse der Partei und ihrer Politik im Hintergrund
der Entwicklungen in Kroatien seit 1989 (Diplomarbeit Wien 1996) 96-101.

7 Christopher Cvii¢, Kroatien ohne Reue, in: Européische Rundschau, Nr. 4/94, Jhrg. 22, 76 f.

Hrvatska  Demokratska  Zajednica, Sazetak  Izbornog  Programa, zitiert ~ nach

http://www.oscebih.org/platform.htm.

7 Allcock, Yugoslavia, 314, 323 f.; Stejpan Kluji¢, Sudbinu BiH rjesavat ¢emo sami [Das Schicksal

von Bosnien und Herzegowina werden wir selbst entscheiden], in Vjesnik, 13.1.1991, zitiert nach:
Osteuropa, Mai 1991, Jhrg. 41, A278 f.

77 (Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina, 72.

133



reagieren. Mit jedem Schritt zur Losldsung der Republiken von Jugoslawien wollte die
SDS die Gebiete unter ihrer Kontrolle von den Republiken weiter trennen. Sie
begriindete dies, indem sie das Sezessionsrecht auf Nationen, nicht Republiken,
anwenden wollte (vgl. Kapitel 3.1.1.). Wenn Kroaten und Muslime das Recht hitten,
sich von Jugoslawien zu trennen, dann wéren die Serben berechtigt, im Bundesstaat zu
verbleiben. Im Wirklichkeit war der Losldsungsprozel3 der Gebiete unter Kontrolle der
SDS der Unabhéngigkeitsbewegung Kroatiens und Bosniens immer um einen Schritt

VOI'EILlS.78

In ihrem Parteiprogramm gibt die SDS vor, die Staatlichkeit des serbischen Volkes
erreichen zu wollen. Als Ziel ihrer Aktivitdten sieht sie die Schaffung einer Einheit aller
serbischen Lander. Diese Einheit steht auch im Mittelpunkt des Wirtschaftsprogrammes.
So soll sich auch die Marktwirtschaft den Nationalinteressen unterordnen. Ahnlich wie
die HDZ stellt sie hierbei die Forderung der Dorfer und Landwirtschaft in den
Vordergrund. Im Vergleich der Parteiprogramme mit anderen beiden nationalen Parteien
fallt die starke Betonung des nationalen Elements auf. So findet sogar die
Wiederherstellung der Denkméler der Nationalgeschichte Eingang in das Programm.
Anhand dieser Monumente soll der jahrzehntelange gerechte Kampf des serbischen
Volkes fiir Freiheit und einen eigenen Staat untermauert werden. Die SDS strebt auch
eine stirkere Bindung an die Religion an. So spricht sie sich flir eine umfassende
Zusammenarbeit mit der serbisch-orthodoxen Kirche aus.”

Im Programm der SDS vor dem Krieg fordert die Partei in Kroatien und Bosnien
lediglich regionale Autonomie und den speziellen Schutz von nationalen Minderheiten.
Ahnlich wie die HDZ ist dies jedoch in erster Linie als Versuch zu werten, ein Verbot
zu vermeiden. Auch in den 6ffentlichen Stellungnahmen der Parteifiihrer vor der Wahl
bleibt die Absicht einer Zerschlagung Bosniens unerwéhnt.*

3.2.2. Libanon

Der Einflufl der Parteien war im Libanon stets sehr viel geringer als in Bosnien. 1968
traten zum Beispiel nur ein Drittel der Kandidaten fiir die Parlamentswahl als Anhidnger
von Parteien an. Die Kata'ib als einflufreichste Partei kontrollierte nie mehr als neun
von 99 Sitzen (1968)."' Zugleich bestanden im Libanon seit der Unabhingigkeit
zahlreiche Parteien. Diese Vielfalt spiegelt die groBBe Zahl der Konfession im Land
wieder; jede Konfession wird durch mindestens eine Partei reprédsentiert. Die
konfessionellen Parteien strebten entweder eine bessere Représentation ihrer Konfession
im bestehenden System an, oder beanspruchten die Vorherrschaft der Konfession im
gesamten Land.

In den Jahren vor Beginn des Biirgerkrieges schlossen sich auch Parteien zu mehrere
Biindnisse zusammen. Im Wesentlichen lassen sich drei politische Richtungen im
Libanon unterscheiden, nach den sich die Parteien und Milizen gliedern.

78 Cohen, Broken Bonds, 141-143.
7 Srpske Demokratske Stranke, Izbod iz Programa, zitiert nach: http://www.oscebih.org/platform.htm.
8 Allcock, Yugoslavia, 317 f., 328.

81 Gordon, The Republic of Lebanon, 83, 85.

134



Die erste Gruppe bemiihte sich um die Erhaltung des Status-Quo und die Sicherung der
maronitischen Vorherrschaft. In dieser Gruppe dominieren Maroniten. Auflerdem finden
sich einige andere Christen innerhalb dieser Gruppe, die von der Kata'ib Partei
dominiert wird.

Eine weitere Parteiengruppe erstrebte eine Entkonfessionalisierung des Systems bzw.
eine Neugewichtung zugunsten der Muslime. Das stirkste Gewicht in dieser Gruppe
hatte die ,,Progressive Sozialistische Partei” von Kamal Jumblat. In dieser Gruppe
finden sich tiberwiegend sunnitische Muslime und Drusen, sowie griechisch-orthodoxe
Christen.

Die beiden schiitischen Parteien, Amal und Hizbollah, stellen die dritte Gruppe. Ihre
Ziele entsprechen teilweise der zweiten Gruppe. Wihrend des Krieges setzte sich die
Hizbollah jedoch fiir einen religidsen islamischen Staat ein. Beide Parteien sind stirker
als die zweite Gruppe konfessionell an die Schiiten gebunden und bemiihten sich neben
der politischen Arbeit um die Schaffung eines sozialen Netzwerks.

Einige Gemeinsamkeiten fast aller libanesische Parteien sind hervorzuheben. Sie
besitzen nur wenige Mitglieder und die Struktur der Parteien gliedert sich um eine
Personlichkeit. Diese Person ist meist entweder der Griinder oder, nach dessen Tod, sein
Sohn. Dementsprechend dominiert die Konfession des Parteivorsitzenden, selbst wenn
die Partei in ihrem Programm keine konfessionellen Ziele verfolgt. Vor dem
Biirgerkrieg bestanden im Libanon demzufolge keine Massenparteien. Selbst im
Parlament stellen die Parteien nur eine Minderheit der Abgeordneten. Die Parteien
bilden im Parlament Pole, an denen sich unabhéngige Abgeordnete orientieren. Einige
Parteien sind als “Filialen* regierender Parteien aus anderen arabischen Landern zu
sehen. Hierzu gehoren die irakische und die syrische Baath-Partei, die Nasseristen und
die Kommunistische Partei. Doch auch diese Parteien sind hdufig mit libanesischen
Notabeln verbunden.®

Die christlich-maronitischen Parteien und Milizen
Kata'ib

Die Kata'ib (auch Phalange genannt) war die grofite und am besten organisierte Partei
des Libanon. Sie wurde als Jugendorganisation von Pierre Gemayel (Pierre Jumayyil)
1936 unter dem Eindruck der NSDAP gegriindet. Die Kata'ib ist trotzdem nicht als
faschistische Partei einzuordnen, auch wenn sie formale Elemente der
Nationalsozialisten kopierte. Die Jugendorganisation besal3 seit dem Beginn militérische
Strukturen und Rénge. Bereits zu Beginn dominierten Maroniten die Partei. In den
ersten Jahren gehdrten ihr jedoch noch andere Christen an.

Nach der Unabhéngigkeit des Libanon wandte sich die Partei gegen die herrschende
Elite und das konfessionelle System und strebte einen sdkularen Staat an. Die starke
sozialpolitische Komponente kam durch die Umbenennung in Libanesische
Sozialdemokratische Partei 1952 zum Ausdruck.® Wihrend des kurzen Biirgerkrieges
1958 unterstiitzte sie den Prasidenten Chamoun aufgrund seines anti-arabischen Kurses.
In der ersten Regierung seines Nachfolgers Shihab iibernahm die Kata'ib erstmals

82 Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 56 f.

% Die Partei behielt neben diesem Namen "Katib" in der offiziellen Bezeichnung bei.

135



Ministerposten. Trotz der damit einhergehenden Aufwertung der Partei gelang es ihr
nicht, muslimische Mitglieder anzuwerben.

Mit dem politischen Erfolg verband sich auch eine Integration in die traditionelle
libanesische Sozialstruktur. Die enge Verbindung zwischen maronitischer Elite und
Kata'ib verhinderte allerdings eine Ausdehnung in andere Konfessionsgruppen.
Weiterhin erschwerte es die Durchsetzung von politischen und sozialen Reformen, die
im Widerspruch zu den Interessen dieser Elite standen.*® Insgesamt blieb die Partei,
trotz ihrer fiir libanesische Verhidltnisse ausgeprdgten Struktur, eine konfessionelle
Einrichtung: “...[T]he ‘party‘ really never ceased to represent what was simply 'a more
sophisticated base for confessional politics, particularly in the capital city of Beirut." Its
programme remained vague and simplistic, and its appeal was limited by and large to
the Christian, particularly Maronite, population.«*>

Die Familie Gemayel spielt eine zentrale Rolle in der Partei. Pierre Gemayel, der
Griinder, stammte aus dem nordlichen Metn-Gebiet des Mont Liban, oberhalb von
Beirut. Diese Region bildet die Grenze zwischen der Stadt und den ldndlichen Gebieten.
Aus diesem Gebiet und anderen Teilen des Mont Liban rekrutierte sich die Gefolgschaft
der Kata'ib. Die gegnerische PSP charakterisiert die Dominanz der Gemayels
folgendermallen: ,,IIs [Kata'ib] veulent réduire les libanais aux chrétiens, les chrétiens
aux maronites, les maronites aux phalanges et les phalanges a la dynastie des
Gemayel.«*

Die Kata'ib Ubernimmt weitgehend die staatliche Rechtfertigung fiir den
Konfessionalismus als ,,Ubergangslosung®. Trotzdem ist sie in dem Widerspruch
zwischen dem offiziell angestrebten Sékularismus und der Interessenvertretung der
Maroniten gefangen. Dieser Konflikt wird deutlich, wenn die Partei zwar eine neue
Volkszéhlung nicht ablehnt, zugleich jedoch darauf besteht, dal dabei auch emigrierte
Libanesen beriicksichtigt werden.®’

Neben der Parteiarbeit wurde die Kata'ib in zwei anderen Bereichen aktiv. Sie baute ein
soziales Netz auf und unterhielt eine Miliz. Beide Aktivititen verfolgten sie seit ihrer
Griindung. Durch das soziale Programm betonte sie ihren Alleinvertretungsanspruch der
Maroniten.

Die Kata'ib sah sich als ,,Schutzherr des Libanon, da sie die Armee fiir zu schwach
hielt. Die Miliz erhielt durch die Staatskrise der friithen siebziger Jahre gro3en Zulauf.
Von 50.000 Parteimitgliedern Anfang der siebziger Jahre gehorten 10.000 der Miliz an.
Die Aufriistung der Miliz diente als Vorbereitung auf einen Konflikt mit der PLO. **

Mit Beginn des Biirgerkrieges wich die Kata'ib von ihrer bisherigen Politik ab. Erstmals
trat sie offen fiir die Schaffung eines christlichen Kleinlibanon auf. Die Parteilinie

8 Ebd., 58-62.

8 Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 185.

8% Parti Socialiste Progressiste Libanais (Hg.) Les Causes de la Guerre Civile au Liban et les Solutions

Politiques (Paris 1986) 18.

87 Tsegaye-Tadesse, The Lebanese Crisis and Foreign Intervention, 27.

% Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 58-62.

136



dnderte sich, da deutlich wurde, daB3 die Maroniten nicht mehr das gesamte Land
dominieren konnten.

Das Verhiltnis der Partei zu Syrien war wéhrend des Biirgerkrieges von wechselnden
Allianzen gepragt. Am Beginn des Krieges lehnt die Kata'ib jede fremde Einmischung,
insbesondere jene Syriens ab. Der Grund hierfiir war das Biindnis der Opposition (u.a.
Paléstinenser, PSP) mit Syrien. Als Syrien einen vollstdndigen Sieg der muslimischen
Krifte verhindern wollte, kam es zu einer Anndherung zwischen Kata'ib und Syrien
(vgl. Kapitel 3.6.2.). Diese Allianz blieb jedoch von kurzer Dauer (1975/6), da die
langfristigen Ziele Syriens nicht mit jenen der Kata'ib vereinbar waren. Den Grofteil des
restlichen Biirgerkrieges blieben Syrien und die Kata'ib verfeindet, insbesondere nach
der Allianz zwischen Israel und der Kata'ib 1982. Mit Ende des Biirgerkrieges durch den
vollstdndigen Sieg Syriens wurde die Kata'ib weitgehend marginalisiert.

In der Kata'ib bildeten sich zwei Fliigel. Der moderate Fliigel unter Amin Gemayel, dem
dltesten Sohn Pierre Gemayels und Président (1982-1988), hielt eine christliche
Dominanz nur durch Ausgleich und Kompromisse mit den arabischen Nachbarldndern
und der muslimischen Bevdlkerung fiir moglich. Sein Bruder Bashir, der die Milizen der
Kata'ib im Biirgerkrieg leitete, lehnte einen Dialog mit den verfeindeten Kriegsparteien
ab. Er hoffte vielmehr auf amerikanische und israelische Unterstiitzung.** Bashir
Gemayel wurde bereits vor dem Biirgerkrieg vom amerikanischen Geheimdienst CIA
rekrutiert ;%)nd erhielt im Verlauf des Krieges finanzielle Hilfe fiir die Miliz der Kata'ib
vom CIA.

National-Liberale Partei

Nach dem konfliktreichen Ende der Amtszeit Prasident Chamouns 1958 griindete dieser
die National-Liberale Partei. Sie sollte vor allem seinen weiteren Einflu3 sichern. Die
,Partei” bildete ein loses Biindnis maronitischer Politiker, die dem prowestlichen Kurs
von Chamoun folgten. Das Einflugebiet ist geographisch auf die Heimatregion
Chamouns im Chouf und den Mont Liban beschriankt. Nach dem Tod von Camille
Chamoun 1987 iibernahm sein Sohn Dany Chamoun die Parteifiihrung. Er leitete bereits
zuvor die ,,Tiger”, die 2.000 Personen starke paramilitirische Einheit der National-
Liberalen Partei.

Neben ihrer Orientierung nach Europa und den USA, hat die Partei zum Ziel, die
maronitische Dominanz iiber den Staat und die freie Marktwirtschaft ohne staatliche
Einmischung zu fordern.”’ Unter den Anhingern finden sich mehr Angehérige anderer
Konfessionen als in der Kata'ib-Partei. Sie erkennt dementsprechend den arabischen
Charakter des Landes an und bemiiht sich um Zusammenarbeit mit anderen arabischen
Léndern. Stirker als die anderen iiberwiegend maronitischen Parteien sprach sich die
National-Liberale Partei fiir eine Entkonfessionalisierung des Systems ein und strebte
die Abschaffung der konfessionellen Zivilrechts an.”

% Die radikalen Positionen von Bashir Gemayel werden in Selim Abou, Bechir Gemayel ou L'Esprit

d'un Peuple (Paris 1984). deutlich. In den hier wiedergegebenen Reden von B. Gemayel werden
Maroniten nicht als Araber bezeichnet. s. auch Rabinovich, The War for Lebanon, 61-65.

% Bob Woodward, Veil: The secret wars of the CIA 1981-1987 (New York 1987) 203-205.

' Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 62 f.

% zum Programm der Partei s. The Lebanon of tomorrow: rightist visions, in: The Middle East, April

1977, Nr. 30, 29.

137



Nationaler Block

Eine vergleichbare politische Linie verfolgt der ,Nationale Block®“ des ehemaligen
Prasidenten Emile Eddé. Die Partei wurde bereits 1942 gegriindet und besall nicht nur
Anhinger unter Maroniten, sondern auch in der griechisch-katholischen Bevolkerung. In
den fiinfziger Jahren zéhlte die Partei 15.000 Mitglieder und 4 Sitze im Parlament. Nach
dem Tod von Emile iibernahm der Sohn Raymond die Fiihrung, konnte sich jedoch
kaum gegeniiber den anderen christlichen Parteien behaupten. Nur der traditionelle
EinfluB in der Stadt Jbail und eine enge Allianz mit der National-Liberalen Partei
konnte ihren Fortbestand sichern.”

Gruppe um Sulaiman Franjiyya

Sulaiman Franjiyya, zu Beginn des Biirgerkrieges noch Président, versuchte wie
Chamoun vor ihm seinen EinfluB durch ein Biindnis mit christlichen Politkern zu
sichern. Von allen christlichen Politikern besall er die besten Beziehungen zu Syrien,
zugleich genofl er als Notabler den Respekt der christliche Bevolkerung im
Nordlibanon. Neben einer politischen Gruppierung baute Franjiyya auch eine eigene
Miliz auf, die Zugharte Befreiungsarmee. Wie in den meisten anderen Milizen wurde
sie vom Sohn des Politikers angefiihrt. Der Sohn Tony Franjiyya iibernahm nach dem
Ende der Présidentschaft seines Vaters auch die politische Kontrolle und baute durch
eine Freundschaft mit dem Bruder des syrischen Prisidenten die Beziehungen zum
Nachbarland weiter aus.”

Die Beziehungen zu Syrien driicken sich auch im Programm Franjiyya's aus. Deutlich
richtet sich Franjiyya gegen die PLO und deren ,,anarchistische bewaffnete* Prasenz im
Land. Obwohl sich auch der ehemalige Président fiir die Unabhingigkeit des Libanon
einsetzt, findet sie nicht die ausdriickliche Erwdhnung im Programm, wie bei den
anderen maronitischen Parteien.”

Die Wiichter der Zedern und andere radikale Gruppen

Neben der Kata'ib bestanden einige Milizen und Parteien, wie die ,,Wichter der
Zedern®, die ein radikalere Linie vertraten. Sie sahen den Libanon als Zion der
Maroniten und waren anti-arabisch. Oftmals leugneten sie die arabische Herkunft der
Maroniten. Sie bezeichneten sich als Nachfolger der Phonizier. Dies diente dazu, das
historische Recht auf den Libanon zu untermauern und zugleich eine pro-westliche
Politik zu verfolgen. Gleichzeitig sprachen sie sich offen fiir eine Allianz mit Israel aus,
das als Vorbild fiir einen geplanten maronitischen Staat diente. Die Bedeutung dieser
Gruppierungen lag weniger in ihrem direkten politischen oder militdrischen Einfluf3, als
in ihren Zielen. Sie deckten sich mit jenen des radikalen Fliigels der Kata'ib. Die Partei
Gemayels verfolgte oft die gleichen Ziele, ohne diese jedoch offen zu verkiinden.”

Front Libanais

Die wichtigsten maronitischen Parteien schlossen sich Anfang 1976 zu der Front
Libanais zusammen. Die Front blieb ein lockerer Zusammenschluf3 von Parteien und

% Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 64 f.

94 Rabinovich, The War for Lebanon, 66-68.

% zum Programm der Partei s. The Lebanon of tomorrow: rightist visions, in: The Middle East, April

1977, Nr. 30, 30.
9 Rabinovich, The War for Lebanon, 69 f.

138



Politkern. Aufgrund interner Auseinandersetzungen entwickelte sie sich nur langsam zu
einer geschlossenen Organisation. Im Herbst 1975 griindete sie die Forces Libanaises,
die die Milizen koordinieren sollten. Die Forces Libanaises standen unter der
Vorherrschaft der Kata'ib und der Familie Gemayel. Obwohl sie offiziell lediglich die
Exekutive der Front waren, bekdmpften sie Ofters auch maronitische Milizen und
erzwan%(;n die Dominanz iber alle anderen Verbdnde unter den Maroniten, auch mit
Gewalt.

Die FL verdeutlicht den hohen Organisationsgrad der Maroniten. Wahrend alle anderen
konfessionellen Gruppierungen von internen Kédmpfen und Widerspriichen gepragt
waren, gelang es den Maroniten relativ frith im Biirgerkrieg eine militdrische und
politische Einheit zu etablieren. Die FL waren nicht eine geschlossene Vereinigung,
trotzdem wurde ihr Alleinvertretungsanspruch der Maroniten nicht in Frage gestellt.”®

Das Programm der Front Libanais blieb sehr vage und wurde stark von der Kata'ib
bestimmt. Im Zentrum des Forderungskatalogs stand die Dezentralisierung des Staates
in weitgehend autonome Provinzen, die von der Partei der jeweils starksten Konfession
regiert werden sollten. Zudem sollten die Paldstinenser nach einem Aufteilungsschliissel
auf alle arabischen Lédndern verteilt werden. Trotz der Forderung nach einer
Sakularisierung des politischen Systems lehnen die Kata'ib und die Front Libanais einen
muslimischen Présidenten strikt ab. Der am haufigsten Wiederkehrende Grundsatz der
FL und aller maronitischen Parteien ist die Wahrung der Unabhingigkeit des Landes.
Die Betonung der Souverinitit richtet sich in erster Linie gegen die Paldstinenser und je
Lage auch gegen Syrien.”

Parteien fiir eine Entkonfessionalisierung
Progressive Sozialistische Partei

Die Sozialistische Partei (PSP) rekrutierte sich in erster Linie aus Drusen. Der Fiihrer
der Partei war bis zu seiner Ermordung 1977 Kamal Jumblat, der die Partei 1949
gegriindet hatte. Da er zugleich Oberhaupt einer der zwei Gruppen der libanesischen
Drusen war (vgl. Kapitel 3.4.2.) bestand eine enge personelle und inhaltliche
Zusammenarbeit zwischen Religion und Partei. Anders als die Kata'ib sah sich die PSP
jedoch nicht als die Interessenvertretung der Drusen.

Die PSP befand sich in den ersten Nachkriegsjahrzehnten in der Opposition und folgte
seit den fiinfziger Jahren einer pan-arabischen Linie. Besonders wihrend des
Biirgerkrieges 1958 spielte die PSP eine filhrende Rolle in der Opposition gegen
Préasident Chamoun. Unter der Présidentschaft Shihabs verlie die PSP die Opposition
und beteilige sich 6fters an der Regierung (Joumblatt u.a. als Innenminister). Die Partei
konnte trotz Regierungsbeteiligung ihre Unterstiitzung bei Wahlen nicht ausbauen. Der
zentrale EinfluBbereich der PSP liegt im Siedlungsgebiet der Drusen im Chouf.'®

7 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 94-103.

% Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 189.

»  zum den Zielen der Forces Libanaises in den siebziger Jahren s. Barbara F. Karabi, Lebanon's

Gemayel: No to a Muslim President, in: The Middle East, April 1977, Nr. 30, 27 f. Zum Programm
von Pridsident Amin Gemayel und der FL in der achtizger Jahren s. Amine Gemayel, Le Liban:
contruire l'avenir (Paris 1992).

1% Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 69-71.

139



Nach dem Tod von Kamal Jumblat iibernahm sein Sohn Waldi Jumblat die
Parteifiihrung. Die Partei wird nach wie vor sehr autoritir gefiihrt.
Mitbestimmungsrechte der Mitglieder bestehen kaum.'"!

Das zentrale Ziel der PSP ist die Schaffung eines laizistischen Staates und ein
entkonfessionalisiertes politisches System. Nach Ansicht der Partei stehen religidse
Motive nicht im Vordergrund als Kriegsursachen. Vielmehr beruhten die Spannungen
auf sozialen Motiven, zugleich fiigte die PSP hinzu: ,,Le mal confessionel qui déchire
notre pays se traduit par un régime politique ou la tradition et l'usage de regles
sclérosées prévalent sur I'application des textes constitutionnels ou 1égaux.“'*? Der PSP
zufolge ist das konfessionelle System Ausdruck der sozialen Ungerechtigkeiten.
Insbesondere die Kata'ib-Partei gilt aus dieser Perspektive als Beschiitzer der
Privilegierten. Die PSP spricht der Kata'ib ab, die maronitische Bevdlkerung zu
reprasentieren. In ihrer Erklarung des Biirgerkrieges wird weiterhin aufgezahlt, welche
Amter in Staat und Wirtschaft von Maroniten dominiert sind. Hier zeigt sich der
grundlegende Widerspruch in der Konzeption der Partei. Einerseits wendet sie sich
gegen konfessionelle Politik und versucht die Gegner auf die Kata'ib einzugrenzen.
Andererseits  kritisiert sie die maronitische Vorherrschaft und geht dabei
notwendigerweise von einer konfessionellen Sicht aus. Somit verurteilt die PSP
pauschal alle Maroniten. Begrifflich wird abwechselnd von einer maronitischen und
dann wieder einer Vorherrschaft der Kata'ib gesprochen. Sie beniitzt somit Argumente
des Systems, das die Progressive Sozialistische Partei abschaffen will.'”> Das
Gegenkonzept der PSP lehnt den Nationalpakt ab. Entsprechend der pan-arabischen
Ausrichtung der Partei findet das ,,dem Westen zugewandte Gesicht* des Libanon in der
Staatsauffassung der PSP keine Erwdhnung mehr. So heifit es: ,,Il [Libanon] est
d'appartenance et d'identité arabe.*'**

Die PSP lehnte den israclischen Einmarsch ab und bezeichnet ihn als ,,Faschismus® und
sieht den Libanon zu einer Kolonie degradiert. Die Kata'ib wird dementsprechend zu
,Verrdatern® verurteilt, wobei prominente christliche Politiker zitiert werden, um diese
Sicht zu untermauern.'®

Sozial-Nationalistische Syrische Partei

Die Wiéhler und die Fiihrung der Sozial-Nationalistischen Syrischen Partei rekrutierte
sich liberwiegend aus der griechisch-orthodoxen Bevolkerung des Libanon. Die Partei
entstand bereits 1932 und hatte sowohl den italienischen Faschismus, wie spéter den
deutschen Nationalsozialismus zum Vorbild. Ziel der Partei war die Schaffung eines
Grofsyriens, ohne islamische Komponenten. Der Griinder Antun Saadeh kehrte nach
einer Zeit des Exils 1947 in den Libanon zuriick. Zwei Jahre spiter folgten
Zusammenstoe mit der Kata'ib, in deren Folge die Syrische Partei und ihre
paramilitirischen Organisationen verboten wurden. Der Parteifiihrer wurde 1949
hingerichtet.

o1 Tsegaye-Tadesse, The Lebanese Crisis and Foreign Intervention, 29.

192 Parti Socialiste Progressiste Libanais (Hg.) Les Causes de la Guerre Civile au Liban, 6.
' Ebd., 5-10.
1% Ebd., 23.

1% Ebd.; Kamal Joumblatt, Pour le Liban (Paris 1978).

140



Die Sozial-Nationalistische Syrische Partei richtete sich stets gegen den libanesischen
Staat und war dementsprechend nur kurze Zeit unter Prasident Chamoun legal. Unter
Chamoun hatte sie etwa 25.000 Anhédnger, die den Prédsidenten in der Krise 1958
unterstiitzten. Nach einem mif3lungenen Putschversuch gegen seinen Nachfolger 1961
ging sie wieder in den Untergrund und verbilindete sich mit kommunistischen und
radikalen paléstinensischen Parteien und Gruppen. Das Kerngebiet der Partei lag in
Beirut und Tripoli.'*

Andere Parteien

Neben der PSP gab es noch mehrere linke Parteien. Diese waren jedoch sehr klein und
untereinander zerstritten. Die moskautreuen Kommunisten folgten in den spiten
vierziger und frithen flinfziger Jahren einer pro-israelischen Linie. Der Grund hierfiir lag
in der pro-israelischen Politik der Sowjetunion und der Finanzierung der KP wiahrend
des Weltkrieges durch die jiidisch-dominierte KP Palédstinas. Nach dem 1. arabisch-
israelischen Krieg war die Partei somit diskreditiert. Alle anderen linken Parteien
standen auf der Seite der Paldstinenser, was ihnen zwar mehr Unterstiitzung sicherte, sie
trotzdem nicht zu einem libanesischen Machtfaktor werden lieB.'"’

Mit der Machtiibernahme Jamal Nasser in Agypten kam es zu einem Aufschwung
panarabischer Stromungen in der arabischen Welt und auch im Libanon. Die Nasseristen
lehnten jede Anndherung an den Westen ab und strebten eine Zerstdrung Israels an. Die
1942 in Syrien gegriindete Baath-Partei verfolgte eine dhnliche Linie, jedoch mit
starkerer sozialistischer Orientierung. Ab 1952 wurde die Baath Partei im Libanon aktiv,
spaltete sich bald nach der Griindung in einen pro-syrischen und pro-irakischen Fliigel.
Beide strebten das gleiche Ziel, die arabische Einheit unter sozialistischem Vorzeichen,
an. Sie orientierten sich lediglich an den beiden unterschiedlichen Mutterorganisationen.
Die meisten Anhénger waren Muslime und griechisch-orthodoxe Christen aus Tripoli,
Baalbek und Saida. Da die Baath Partei semi-legal und in sich gespalten war, 148t sich
die Zahl der Anhédnger der beiden Parteien kaum feststellen.

Die ,,Arabische Nationalbewegung“ (ANM) strebte im Gegensatz zur Baath einen
nasseristischen Kurs und eine Anlehnung an Agypten an. Die Vereinigte Arabische
Republik (VAR) aus Agypten und Syrien, die zwischen 1958 und 1961 bestand, wurde
von der ANM als Kern eines gesamtarabischen Staates gesehen. Das
Auseinanderbrechen der VAR und die Niederlage der arabischen Lander gegen Israel im
Sechs-Tage-Krieg 1967 schwichte den Panarabismus und I6ste innerparteiliche
Fliigelkdmpfe aus. Teile der panarabischen Bewegung schlossen sich bereits 1966 der
Opposition unter Kamal Jumblat an. Die meisten Anhénger der ANM waren Schiiten
und Sunniten, sowie einige griechisch-orthodoxe Intellektuelle. Thren geographischen
Schwerpunkt hatte die Partei in Saida und Beirut. Innerhalb der Nasseristen formierten
sich ein marxistischer Fliigel, der eng mit den Paldstinensern im Libanon
zusammenarbeitete. Insgesamt wurde durch die ANM und é&hnliche panarabische
Organisationen die schiitische und sunnitische Elite geschwicht, da sie sich nicht mit
deren Zielen identifizieren konnte. Den panarabischen Kriften gelang es jedoch nicht,
die traditionelle Politiker zu ersetzten.'*®

1% Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 67-69.
"7 Ebd., 75-77.
18 Ebd., 71-75.

141



Sunnitische Politiker

Die meisten sunnitischen Politiker waren nicht in Parteien organisiert und verloren als
erste Angehorige der traditionellen Elite den Kontakt mit ihrer Basis. Die meisten
sunnitischen Za‘im unterstiitzten kaum oder nur zogernd den Nasserismus, der in der
Sunnitischen Bevolkerung groBe Anhéngerschaft fand. Zugleich entfernten sich die
Intellektuellen von dieser Fiihrungsschicht, da insbesondere Studenten pan-arabischen
Stromungen anhingen. Die Elite hingegen sah ihre eigenen Interessen am besten im
Libanon gesichert. Der militirische Geheimdienst versuchte unter der Prisidentschaft
von Shihab und Hélou, die Macht der sunnitischen Elite zu untergraben. Grund hierfiir
war die Absicht der Shihabisten eine neue Fiihrungsschicht im Staat zu etablieren.
Deshalb wurde traditionelle sunnitische Politiker aus ihren Positionen verdringt.'®

Obwohl sich ihre Interessen weitgehend mit jenen maronitischer Politiker deckten,
muBlten sie eine Reform des politischen Systems verlangen, um selbst politisch zu
tiberleben. Zugleich wiirde eine Reform die Stellung der Muslime stirken und somit
auch ihnen einen Machtzuwachs bescheren. Mit Ausbruch des Krieges mufiten sie sich
den radikaleren Positionen der Nationalen Front anschlieflen, da sie weder lber eine
grofie Gefolgschaft, noch iiber eigene Milizen verfiigten.' '

Die Nationalbewegung

Bereits vor dem Biirgerkrieg, 1973, schlossen sich die progressiven Parteien zur
Nationalbewegung zusammen. Anders als die Forces Libanaises losten sich die
beteiligten Milizen nicht in der Gruppe auf. Im Mittelpunkt der Nationalbewegung stand
die Progressive Sozialistische Partei von Jumblat, um die sich alle Parteien, die eine
Anderung der politischen Systems anstrebten, gruppierten. Hierzu zihlten neben beiden
Baathparteien (irakischer und syrischer Fliigel) die Nasseristen und Sozial-
Nationalistische Syrische Partei. Zudem gehorte die schiitische Amal zeitweise der
Nationalbewegung an. Da sie jedoch ein stirkeres konfessionelles Programm wie die
anderen Parteien der Nationalbewegung besal3, blieb das Biindnis nicht von langer
Dauer.

Schiitische Parteien

Amal

Die schiitische Religionsgemeinschaft artikulierte sich erst bedeutend spéter als die
anderen Konfessionen. Sayyid Musa as-Sadr, der fiihrende schiitische Geistliche im
Libanon, griindete 1967 den ,,Hohen schiitischen Rat“, dessen erster Vorsitzender er
wurde. Diese Griindung markiert den endgiiltigen Bruch mit der sunnitischen
Hierarchie. Sadr griindete die Bewegung der Enterbten (Haraket el-Mahroumeen) 1974
offiziell als iiberkonfessionelle soziale Organisation. In erster Linie bemiihte sie sich um
die Schiiten. Aus ihr erwuchs im Biirgerkrieg die Amal (Hoffnung, Afwaj al-
Mugawawah al-Lubnanya) unter der Fithrung von Husayn al-Husayn. Sadr
»verschwand® 1978 bei einem Aufenthalt in Libyen. Nabih Berri etablierte sich in Folge

109 Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 186 f.

1o Rabinovich, The War for Lebanon, 83 f.

142



als neuer Fiihrer der Amal. Er verfolgte eine sdkulare Linie und kam dadurch mit
religiésen Strémungen innerhalb der Amal in Konflikt.'"!

Der grofte Erfolg fiir die Amal war die Eroberung Westbeiruts Anfang 1984 gemeinsam
mit Milizen der Drusen. Zugleich stand die Amal bereits zu diesem Zeitpunkt unter
starkem Druck religioser Abspaltungen, die sich im Siiden und in der Bekaa Ebene der
Amal zu einer Konkurrenz entwickelten. Husayn al-Husayn, der im Wettbewerb mit
Berri um die Vorherrschaft innerhalb der Amal stand, wurde Parlamentspréasident. Die
beiden Politiker spiegeln die unterschiedlichen Stromungen innerhalb der Amal wieder.
Husayn gehorte einer Familie mit Grof3grundbesitz in der Bekaa-Ebene an und versuchte
traditionelle Politik innerhalb des Systems zu betreiben. Berri hingegen stammte aus
bescheidenen Verhéltnissen und trat fiir eine grundlegende Reform des Systems ein. Er
ist Vertreter der neuen libanesischen Elite, die starker in der Bevolkerung verankert ist.

In den letzten Jahrzehnten sind die Schiiten zur groBten Religionsgemeinschaft des
Libanon herangewachsen. Obwohl sie erst spdt im Biirgerkrieg ein wichtige Rolle
spielten und bis heute nicht das SelbstbewuBltsein der maronitischen oder sunnitischen
Bevolkerung besitzen, ist es der Amal Partei gelungen eine bessere Reprisentation im
Staat zu erreichen.''?

Hizbollah

Als Folge der israelischen Besetzung des Libanon und der islamischen Revolution im
Iran radikalisierte sich ein Teil der schiitischen Bevolkerung. Dies verstérkte sich durch
die Anwesenheit von 1500 iranischen Pasdaran (Revolutionswéchtern), die in der
Bekaa-Ebene die islamistischen Schiiten unter der Vorherrschaft der Hizbollah
vereinten.

Der religiose Fliigel der Amal spalteten sich als ,,Islamischer Amal* (41-Amal al-Islami)
von der Amal ab und schlof sich der Hizbollah an. Zu Anfang war die Hizbollah ein
Sammelbecken verschiedener Organisationen. Mitglieder der Partei veriibten im Lauf
des Jahres 1983 Selbstmordanschlége auf die amerikanische Botschaft und die Kasernen
der amerikanischen und franzdsischen Armee. Auch die israelische Armee wurde zum
Ziel von Attentaten. Die Hizbollah ist als einer der wichtigsten Ursachen fiir den
israelischen Abzug aus den meisten Gebieten des Libanon Anfang 1985 zu sehen.
Dieser Abzug war das vorrangige Ziel der Hizbollah. Nach wie vor kampft sie fiir einen
vollstindigen Riickzug Israels aus dem Libanon. Das zweite Ziel der Hizbollah war eine
Totalreform des Staates.'"> Einige Splittergruppen verlangten die Erschaffung einer
islamischen Republik bzw. eine Vereinigung aller Schiiten. Da dies angesichts der
Realitdt im Libanon unmoglich ist, blieb eine derartige Position auf eine Minderheit
beschrinkt. Die wichtigste religidse Leitfigur der Hizbollah, Sayyid Muhammad Husayn
Fadlallah lehnt die Umwandlung des Libanon in einen islamischen Staat ab.'"*

In den Folgejahren des Biirgerkrieges gelang es der Hizbollah, die Amal als Konkurrenz
weitgehend zu schwichen. Mit Ende des Biirgerkrieges nahm die Hizbollah eine

" Andres Rieck, Die Schiiten und der Kampf um den Libanon. Politische Chronik 1958-1988
(=Mitteilungen des Deutschen Orient-Instituts 33, Hamburg 1989) 100-149.

12 Fouad Ajami, Lebanon and its Inheritors, in: Foreign Affairs, Spring 1985, Nr. 1, Jhrg. 63, 790-792.

13 Rieck, Die Schiiten und der Kampf um den Libanon, 591-603.

14 Ajami, Lebanon and its Inheritors, 792 f.

143



moderatere Haltung ein. Die Ablehnung des Staates wurde aufgegeben und die Mitarbeit
in den Institutionen des Libanon wurde aufgenommen. Das Ziel eines islamischen
Staates blieb zwar Endziel der Partei, sie spricht sich seither jedoch fiir eine friedliche
Erreichung des Ziels aus.'"> Sheik Muhammad Husayn Fadlallah begriindete den Kampf
gegen die israelische Besatzung folgendermallen: ,,Those who resist [der isralischen
Besetzung des Siidlibanon] are fighting for their freedom and their land and people, just
as the Americans fought against colonialism and as the French fought the Nazi
occupation...The mujahedin from Hizballah are exercising their right to fight an
occupying force.«!''®

Die Hizbollah stellt einen neuen Parteityp im Libanon dar. Ahnlich wie die Kata'ib ist
sie besser und einheitlicher organisiert als alle anderen Partei (die oft als ,,Klubs*
bezeichnet werden), zugleich besitzt sie im Gegensatz zu allen anderen bedeutenden
Parteien ein ausdriicklich religioses Weltbild. Die traditionellen Parteien waren in erster
Linie Vertretungen der jeweiligen Eliten. Die Hizbollah kann dagegen als Massenpartei
gesehen werden.

3.2.3. Zusammenfassung

Die Parteienlandschaften Bosniens und des Libanons unterscheiden sich erheblich. In
Bosnien dominierte vierzig Jahre die kommunistische Partei, wihrend im Libanon seit
der Mandatszeit eine Vielzahl an Parteien bestanden. Nur wenige sind mit européischen
Parteien zu vergleichen, da sie in den meisten Fillen keine feste Struktur besalen. Die
jeweilige Partei organisierte sich vielmehr um einen oder mehrere Spitzenpolitiker,
Parteiprogramme spielten dabei nur eine untergeordnete Rolle. Auch Koalitionen
basierten stirker auf personellen Biindnissen. Im Parlament konnten die meisten
Parteien selten mit einer festen Zahl von Abgeordneten rechnen. Die Bewaffnung der
Parteien setzte bereits einige Jahre vor dem Kriegsbeginn ein, so daB die
Loyalitdtsverhidltnisse zwischen Milizen und Parteien sehr direkt waren und meist
personell gesichert wurden (S6hne der Parteichefs als Milizfiihrer). Durch den Krieg ist
es zu einem Wandel in der Parteienlandschaft gekommen. Vor und wihrend das Krieges
vertrat die Kata'ib als einzige starke Partei die Interessen der Maroniten. Das Gewicht
hat sich wéhrend des Krieges hin zur schiitischen Bevolkerung und ihrer Vertretung
verschoben. Mittlerweile ist die Hizbollah die am besten organisierte Partei. Nach wie
vor organisiert sich die politische Landschaft jedoch durch lose Biindnisse und
Koalitionen.

In Bosnien hingegen ist mit Ende des kommunistischen Machtmonopols eine klar
umrissene Parteienlandschaft entstanden. Diese Struktur weist Ahnlichkeiten mit
historischen politischen Parteien in Bosnien in Osterreich-Ungarn und in im Kénigreich
Jugoslawien auf. In den ersten zwei Jahren bestand auch der Versuch, die
Zusammenarbeit der nationalen Parteien nach Vorbild fritherer Koalitionen einzufiihren.

5" Die Hizbollah iibernahm nach den 1992 eine parlamentarische Oppositionsrolle und zog mit 12

Sitzen (von 128) in das Parlament ein. Als einzige Miliz wurde sie 1991 nicht entwaftnet, da ihr das
Recht zugesprochen wurde, den Libanon endgiiltig von israelischer Besatzung zu befreien. Zum
Wandel von Miliz zu Partei s. Nizar Hamzeh, Lebanon's Hizbullah: from Islamic revolution to
parliamentary accomodation, in: Third World Quarterly, Nr. 2/1993, Jhrg. 14, 321-337.

16 A fiery cleric's defense of jihad, Sheik Mohammed Hussein Fadlallah speaks Lara Marlowe, in:

Time International, 15.1.1996, Nr. 3, Jhrg. 147.

144



Nach den Wahlen kontrollierten die drei nationalen Parteien liber 80 % der Sitze im
Parlament und die nationalen Parteien vertraten eine iiberwéltigenden Mehrheit der
jeweiligen Nation.''” Dies soll aber nicht dariiber hinwegtiuschen, daB innerhalb einer
Partei ein groBes politisches Spektrum beheimatet ist. Einerseits betrifft dies die
wirtschaftspolitischen Vorstellungen, andererseits die Ziele und Methoden, nach denen
die Vertretung der jeweiligen Nation wahrgenommen werden soll. Die nationalen und
konfessionellen Parteien umfassen ein breites Spektrum an unterschiedlichen
wirtschaftlichen und sozialen Auffassungen. Auch die nationalen bzw. konfessionellen
Vorstellungen konnten in einer Partei stark variieren. Im Verlauf des Biirgerkrieges
wurden jedoch in beiden Landern die moderateren Parteifliigel marginalisiert.

In allen drei Parteien gab es einen Fliigel, wenngleich unterschiedlich stark, der sich fiir
eine Kooperation mit den anderen Nationen aussprach. Die drei Parteien blieben in ihrer
Zusammensetzung jedoch national, so gehorten alle Abgeordneten der HDZ, SDA und
SDS 1990 der jeweiligen Nation an. Die Parteien im Libanon waren dagegen stets
offener. Selbst wenn eine Konfession dominierte, fanden sich in den meisten Parteien
Angehorige anderer Konfessionen. Dies reflektiert sich auch in der Politik der Parteien.
Selbst die beiden Parteien mit der stirksten Struktur und den deutlichsten
konfessionellen Zielen, Kata'ib und Hizbollah, hatten Mitglieder und sogar Abgeordnete
mit andererem religiosem Bekenntnis. Ein Grund fiir diesen Unterschied ist im
libanesischen Wahlsystem zu finden. (s. Kapitel 3.1.2)

Nationalistische oder konfessionelle Parteien stehen in multinationalen bzw
multikonfessionellen Staaten unvermeidbar in Konflikt mit dem Staat. Wihrend in
Nationalstaaten nationale Interessen von staatlicher Seite vertreten werden konnen, ist
dies in multinationalen Staaten unmdglich. Die nationalistischen Parteien versuchen
demzufolge in multinationalen Staaten staatliche Funktionen zu iibernehmen, um ihre
Nation ,,schiitzen* zu konnen. Als Beispiel kann der Schulunterricht genommen werden.
In Nationalstaaten kann der Staat zum Beispiel die nationale Geschichte unterrichten. In
multinationalen Staaten muf3 der Unterricht hingegen alle Nationen beriicksichtigen.
Demzufolge versuchen nationale Parteien dem Staat den Unterricht zu entziehen, um die
eigene nationale Geschichte unterrichten zu konnen. Dieser Konflikt 146t sich nicht
losen, solange nationale Parteien in einem multinationalen Staat bestehen.
Dementsprechend kann die Parteienentwicklung in Bosnien-Herzegowina als ,,necessary
hegemony of fragments* (John B. Allcock) bezeichnet werden.

Obwohl die Beziehungen zu den jeweiligen Milizen und Armeen eng war, bestand nicht
die personelle und strukturelle Einheit, die im Libanon zu finden war. Im Libanon
strebte nur eine Minderheit der Parteien eine Zerschlagung des Staates an, die Mehrheit
bemiihte sich um die Erhaltung des Staates, wohlgemerkt unter anderen Vorzeichen. In
Bosnien hingegen bemiihte sich bereits bald nach den Wahlen die Serbische
Demokratische Partei um die Zerstorung des Staates, ihr folgte mit Ausbruch des
Krieges die Kroatischen Demokratische Union. Dementsprechend ist Bosnien heute de
facto zwei- bzw. dreigeteilt, wihrend Libanon ein einheitlicher Staat geblieben ist. Jene
libanesischen Parteien, die ein Teilung anstrebten befinden sich heute im Exil. Anders
als im Libanon haben in Bosnien alle drei Parteien den Krieg iiberstanden und bei den
anschliefenden Wahlen ihre Existenz abgesichert.

7" Robert J. Donia, John V. A. Fine, jr., Bosnia and Hercegowina: A Traditon Betrayed (London 1994)

211.

145



Zusammenfassend 146t sich festhalten, da3 in beiden Lindern konfessionelle Parteien
die politische Landschaft, vor, wihrend und nach dem Krieg dominieren. Die Funktion,
die Interessen der gesamten Bevolkerung zu vertreten, kdnnen sie kaum erfiillen. Sie
sind vielmehr Organe eines abgegrenzten Kollektivs, nicht einer Gruppe von Individuen.
In Bosnien und im Libanon erheben die nationalistischen bzw. konfessionellen Parteien
den Alleinvertretungsanspruch ihrer jeweiligen Nation oder Konfession. Der Président
des oppositionellen ,,Serbischen Rates®, Ljubomir Berberovi¢, charakterisiert diesen
Anspruch folgendermalen: ,,Die sogenannten nationalen Interessen von Serben oder
Kroaten wurden von politischen Parteien formuliert, die beanspruchten, die gesamte
kroatische oder serbische Bevolkerung zu reprasentieren. Demokratie kann jedoch nach
meiner Auffassung nur funktionieren, um politische Parteien an die Macht zu bringen,
nicht nationale.*!"®

Alle Parteien haben im Verlauf der Krieges quasi-staatliche Ziige angenommen. In
Bosnien riefen zwei der drei nationalen Parteien einen Staat aus und fiillten diesen mit
Funktiondren ihrer Partei. Sowohl die ,,Republika Srpska®, wie ,,Herceg-Bosna“ sind
wiéhrend und teils auch nach dem Biirgerkrieg ein Parteiensystem geblieben. Die
Aufgabe dieser Partei-Staaten war die Vertretung der Interessen der Partei, durch
Expansion des EinfluBBbereiches, soziale und wirtschaftliche Absicherung der Partei und
threr Anhinger und die Unterdriickung wirklicher oder imaginérer Gegner.

Im Libanon entwickelten Parteien und konfessionelle Strukturen im Biirgerkrieg
ahnliche Strukturen. Sie sicherten soziale Dienstleitungen, versorgten ihre Bevolkerung
mit Lebensmitteln und anderen Grundbediirfnissen und entwickelten eine eigene
Verwaltung und Armee. All diese staatlichen Aufgaben, die durch Parteien libernommen
wurden, konnten wiederum durch Steuern (eine weitere staatliche Einrichtung), aber
auch durch illegale Mittel (Drogenhandel, Pliinderungen und Entfiihrungen) finanziert
werden. Diese quasi-staatlichen Gebilde besallen im Libanon, im Gegensatz zu Bosnien,
fast nie eine klar umrissene territoriale Grenze. Vielmehr operierten mehrere Partei-
Staaten auf dem gleichen Territorium und unterstiitzten dabei ihre jeweilige Konfession.
Somit wurden die nationalen bzw. konfessionellen Parteien des Libanon und Bosniens
zu den alleinigen Interessenvertretern der jeweiligen Bevdlkerungsgruppe. Dieses
Abhingigkeitsverhédltnis zwischen Partei-Staat und Bevolkerung hat dazu beigetragen,
daB diese Strukturen im Verlauf des Krieges verfestigt wurden.'"”

3.3. Die wirtschaftliche und soziale Lage

Weder Jugoslawien noch der Libanon kénnen der entwickelten oder unterentwickelten
Welt zugeordnet werden. Beide Lénder erreichten vor Kriegsausbruch einen
Entwicklungsstand, der von einer rapiden Modernisierung in diesem Jahrhundert
gepragt ist. Dieser Fortschritt blieb jedoch ungleichméBig verteilt und schuf interne
Spannungen. Zudem steckte die Wirtschaft in Jugoslawien seit ca. 1980 in einer Krise,
wéhrend im Libanon die sozialen Spannungen in den Jahren vor Kriegsausbruch stark
zunahmen.

"8 Ljubomir Berberovi¢, «Wir sind gegen Karadzié», in: Johannes Vollmer (Hg.) «DaB wir in Bosnien
zur Welt gehdreny: flir ein multikulturelles Zusammenleben (Solothurn/Diisseldorf 1995) 88.

1o Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 194-196.

146



In erster Linie werden dementsprechend die wirtschaftlichen und sozialen Faktoren
erwahnt, die einen EinfluB auf die Beziehungen zwischen den Nationen oder
Konfessionen hatten. Eine zentrale Rolle spielt hierbei die Entwicklung im
Erziehungsbereich, sowie der individuelle Wohlstand in beiden Léndern und dessen
Verteilung.

3.3.1. Bosnien-Herzegowina

Modernisierung in Jugoslawien und Bosnien

Die wirtschaftliche Entwicklung Bosniens ist in der Nachkriegszeit im Rahmen des
kommunistischen Systems Jugoslawiens zu sehen. So wurde die Wirtschaft in drei
Schritten verstaatlicht: 1946 gingen Groflunternehmen und Finanzinstitute in staatlichen
Besitz liber. Ab 1948 wurden auch die kleineren Firmen, mit der Ausnahme von kleinen
Handwerksunternehmen enteignet. 1959 folgten schlieBlich Wohnungen (mit
Einschrankungen). Lediglich die Landwirtschaft blieb zum gréBten Teil, abgesehen von
einer erfolglosen Kollektivierung zwischen 1949 und 1953, in privater Hand. 97,8 % der
Beschiftigen arbeiteten in staatlichen Betrieben. Im Gegensatz zu anderen
kommunistischen Landern waren diese Unternehmen nicht im staatlichen Eigentum,
sondern unterstanden ab 1950 der ,,sozialistischen Selbstverwaltung“.lzo In der Theorie
bedeutete dies, daB3 die Arbeiter zugleich Eigentiimer der Unternehmen waren, die sie
beschiftigten. In Wirklichkeit unterstand die Wirtschaft mit Einschrankungen dem Staat
und der kommunistischen Partei.

In den ersten Jahrzehnten gelang es dem kommunistischen Staat ein grof3es
Wirtschaftswachstum zu schaffen. Dieser wirtschaftliche Aufschwung schwichte sich
jedoch mit der Zeit ab. So lassen sich drei Phasen beschreiben: Zwischen 1952 und 1964
lag das Wachstum bei ca. 8 %. Zwischen 1964 und 1980 sank diese Rate auf immerhin
noch 5 %. Die Jahre nach Titos Tod sind schlieBlich von einer Stagnation bei ca. 1 %
Wirtschaftswachstum gepriagt. Diese Entwicklung entspricht jener der meisten anderen
kommunistischen Staaten Osteuropas und spiegelt die wirtschaftliche Krise der
achtziger Jahre wieder. Fiir die Bevolkerung wurde diese Krise erst in der zweite Hélfte
der achtziger Jahre sichtbar, der Elite war dies jedoch bereits vorher bekannt.
Insbesondere die hohe Auslandsverschuldung stellt eine unlésbares Problem fiir das
Land dar.

Der erreichte Wohlstand war in Jugoslawien in den Bevolkerungsschichten relativ
gleichmiBig verteilt. So erhielten 1978 die unteren 20 % der Bevolkerung 6,6 % des
Nationaleinkommens, wiahrend das oberste Zehntel 22,9 % bekam. Jedoch zeigten sich
innerstaatlichen Diskrepanzen zwischen den Republiken. So war die Giiterverteilung
pro Kopf in Slowenien iiber siecben Mal hoher als im Kosovo. Gemeinsam mit dem
Kosovo, Mazedonien und Montenegro gehdrte Bosnien-Herzegowina zu den
unterentwickelten Gebieten.'”' Die finanziellen Forderungen Jugoslawiens fiir die
unterentwickelten Republiken waren stets ein zentraler Konflikt zwischen Zahlern und

120 zur Einfithrung der Selbstverwaltung und ihrer Entwicklung s. Blagoje Boskovi¢, David Dasié,

Socialist Self-Management in Yugoslavia, 1950-1980. Documents (Belgrad 1980).

2l Ljubomir Madzar, The Economy of Yugoslavia: Structure, Growth Record and Institutional

Framework, in: John B. Allcock, John J. Horton, Marko Milivojevi¢ (Hg.) Yugoslavia in transition:
choices and constraints: essays in honour of Fred Singleton (Providence, R.1./Oxford 1992) 64-96.

147



Empfangern. Nach den Reform in Folge der neuen Verfassung 1974 war der Fonds fiir
unterentwickelte Gebiete die einzige Wirtschaftskompetenz, die auf der Ebene des
Bundesstaates verblieb. Dieser Fonds wurde insbesondere von Kroatien 1971 kritisiert.
In den achtziger Jahren kritisierten Slowenien und Kroatien erneut die Zahlungen an die
unterentwickelten Gebiete.'” Doch auch die wirtschaftlich schwicheren Gebiete
protestierten oft gegen den Fonds, jedoch aus anderen Griinden. So kritisierte Bosnien
im Dezember 1966 eine angeblich unzureichende Beriicksichtigung in den Fonds. Es
war das erste Mal, daB3 eine Republik die eigenen wirtschaftlichen Interessen gegen den
Bundesstaat durchsetzte. Mit diesem Protest begann der Wirtschaftsnationalismus bzw.
-republikanismus, der eine zentrale Rolle bei der Auseinanderentwicklung der Nationen
Jugoslawiens spielte.'*

Die Riickstdndigkeit Bosniens

Trotzdem kam es im Laufe der kommunistischen Herrschaft zu einer Modernisierung
Bosniens. Nach dem Krieg war Bosnien eines der d&rmsten Gebiete Jugoslawiens. Dies
lag nicht nur an der historischen Unterentwicklung des Gebietes. Bosnien,
Hauptschauplatz des 2. Weltkrieges auf dem Balkan, litt wie keine andere Republik
unter den Kriegsschiden. Pldne, Sarajevo zur Hauptstadt Jugoslawiens zu machen,
wurden wegen der schlechten Infrastruktur fallengelassen. Zugleich blieb die Republik
hinter den Entwicklungen der anderen Republiken Jugoslawiens in der Nachkriegszeit
zuriick. Im Jahr 1947 waren noch drei Viertel der Bevolkerung in der Landwirtschaft
beschiftigt, nur ein Fiinftel aller Hauhalte besall Zugang zu Elektrizitét.

Auch wenn die Modernisierung Bosniens in der Nachkriegszeit beachtlich war, verlief
sie im Verhiltnis zum restlichen Jugoslawien sehr langsam. So war zwischen 1952 und
1958 das Wirtschaftswachstum Bosniens das niedrigste Jugoslawiens. Wéahrend
zwischen 1961 und 1968 im ganzen Land die Stadtbevdlkerung um 4 % zunahm, wuchs
in Bosnien im gleichen Zeitraum die Landbevolkerung um 8 %. Trotz dieser langsamen
und teils riickschrittlichen Entwicklung arbeiteten 1971 nur noch 40 % der Bevolkerung
in der Landwirtschaft. '**

Weiterhin vergroflerte sich der Abstand zwischen dem durchschnittlichen BNP pro
Einwohner in Jugoslawien und in Bosnien. Wihrend Bosnien 1947 bei 82,9 % des
jugoslawischen Durchschnittes lag, vergroBerte sich das Wohlstandsgefille
kontinuierlich auf 66,2 % 1978. Somit wurde die Republik von Montenegro iiberholt,
daB 1947 iiber 10 % hinter Bosnien lag.'*> Die Versorgung Bosniens blieb aufgrund der
ungiinstigen Lage von anderen Republiken abhédngig. Der wichtigste Hafen fiir
Bosniens, Plo¢e (zwischen 1980-1990 Kardeljevo) lag in Kroatien.'*®

Die Urbanisierung in Bosnien, auch wenn sie langsamer als im restlichen Land verlief,
anderte die soziale Struktur des Landes. Wihrend in den meisten Dorfern eine Nation

122 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 73.

123 Dijana Plestina, Trials of Yugoslavia's Development, in: John B. Allcock, John J. Horton, Marko

Milivojevi¢ (Hg.) Yugoslavia in transition: choices and constraints: essays in honour of Fred
Singleton (Providence, R.I./Oxford 1992) 137.

124 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 143-145.

'3 Singleton, A Short History of the Yugoslav Peoples, 270.

126 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 167 f.

148



dominierte und das jeweilige Dorf préigte, vermischten sich die Nationen in den Stddten.
Die Urbanisierung trug somit zu einer Aufweichung nationaler Grenzen bei. Als
Ergebnis bestanden kurz vor Kriegsausbruch 40 % der Ehen in den Stddten Bosniens
aus Partnern unterschiedlicher Nationszugehorigkeit.

Mit der Ausrichtung der Olympischen Spiele in Sarajevo 1984 wurden die Infrastruktur,
die Stadt und ihr Umland modernisiert. Bis zur Austragung der Spiele war Sarajevo vom
Verfall gepragt. Ab etwa 1980 wurde sehr viele Geld in die Stadt investiert, ein Grof3teil
der Gelder stammten aus dem Bundeshaushalt. Neben Sarajevo erfuhren jedoch nur
Touristenziele in der Ndhe der Adriakiiste (Mostar, Pocitelj) eine Modernisierung. Nur
wenige Gelder flossen in die &rmsten Gebiete Bosniens, wie nach Romanija, 6stlich von
der Hauptstadt.'”” Der Lebensstandard in diesen Gebieten war mit dem Kosovo, dem
armsten Teil Jugoslawiens zu vergleichen. Die Arbeitslosigkeit lag in Bosnien
insgesamt iiber dem jugoslawischen Durchschnitt bei 22,7 % (1987)"*

Obwohl sich die landwirtschaftlichen Betriebe iiberwiegend in Privatbesitz befanden,
waren sie ineffizient. Grund dafiir war die geringe Grofe der Hofe. Der Anteil der
Landwirtschaft am BNP betrug 1989 nur 9 %, zugleich konnte sich die Republik nicht
einmal zu 50% mit Lebensmitteln selbst versorgen. Die Industrie war durch
Uberbeschiftigung gekennzeichnet, die die Arbeitslosigkeit driicken sollte. Der groBte
Teil der Industrie produzierte Waffen. Diese Konzentration der jugoslawischen
Waffenindustrie (40 % der Gesamten jugoslawischen Waffenproduktion) auf Bosnien
beruhte auf dem Verteidigungskonzept Jugoslawiens.'” Im Fall einer Invasion (in erster
Linie durch die UdSSR) sollte wie im 2. Weltkrieg Bosnien wegen seiner Topographie
das Zentrum des Widerstandes darstellen.

Die Krise der achtziger Jahre

Der wirtschaftliche Niedergang spielt eine zentrale Rolle beim Auseinanderbrechen
Jugoslawiens. Nach dem Tod Titos hatte die Staatsverschuldung die Hohe von 21
Milliarden Dollar erreicht. Obwohl diese Zahl geheim gehalten wurde, war die
wirtschaftliche Krise uniibersehbar. Im Mai 1986 wurde der bosnische Kroate Branko
Mikuli¢ mit dem Auftrag wirtschaftliche Reformen einzuleiten zum Premierminister
ernannt (vgl. Kapitel 3.1.1). Er bemiiht sich erstmals um eine Darlegung des Ausmalles
der Krise. Eine Reform gelang ihm jedoch nicht.'*°

127 Donia, Fine, Bosnia and Hercegowina, 185-188.

128 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 144 f. Aufgrund der grofen Schattenwirtschaft

(ca. 30 % des BNP in den achtziger Jahren) diirfte die wirkliche Arbeitslosigkeit einiges niedriger
liegen als die offiziellen Statistiken. Zugleich lag die Kaufkraft in Jugoslawien Anfang der neunziger
Jahre auf dem Niveau der frithen sechziger Jahre. s. Ljubisa S. Adamovich Economic transformation
in Former Yugoslavia, with Special Regard to Privatization in: Sabrian Petra Ramet, LjubiSa S.
Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered Community
(Boulder, Col./San Francisco/Oxford 1995) 276 f.

129 Central Intelligence Agency (Hg.) The World Factbook 1994 (Washington 1994).

B30 Thomas Brey, Die Logik des Wahnsinns. Jugoslawien - von Titern und Opfern

(Freiburg/Basel/Wien 1993) 103 f.

149



Sein Nachfolger, der Kroate Ante Markovi¢, versuchte ab 1989 die Privatisierung
voranzutreiben und die Wihrung zu stabilisieren.’’ Die bereits bestehenden
Spannungen zwischen den Teilrepubliken, Streiks und die Inflation bescherten diesem
Vorhaben jedoch keinen grofen Erfolg. 1989 lag die Inflation bei 2.700 % und die Zahl
der Arbeitslosen bei 16,8 % (80 % waren jiinger als 30). Die Schulden lagen bei 17
Milliarden Dollar. Weiterhin zahlten die Teilrepubliken nicht mehr ihren Anteil in den
Bundesetat, so dafl die Zentralregierung zunehmend handlungsunfihig wurde. 1990
wirkten zwar Teile des Reformpaketes von Markovi¢, doch wegen der sozialen Folgen
(Lohnstopp und ein drastisches Ansteigen des Preisniveaus) und des
Dezentralisierungsdrucks der Teilrepubliken hielt der Erfolg nicht lange an. So ging die
Produktion 1990 um 11 % zuriick. Weiterhin kam es zu einer Bankenkrise, die durch
einen Bevolkerungansturm eine akute Devisenknappheit zur Folge hatte. Die
wichtigsten Devisenquelle, der Tourismus, litt unter der prekédren politischen und
wirtschaftlichen Lage. So ging die Anzahl der Besucher des Landes 1990 bereits zum
dritten Mal in Folge um 12 % zuriick. Auch der duBerst wichtige Waffenhandel war
aufgrund neuen weltpolitischen Lage stark riickldufig. Weitere Reformversuche
Markovi¢‘s scheiterten an seinem Festhalten am Staat Jugoslawien in seiner
bestehenden Form, der fiir gro3e Teile der Bevolkerung des Landes bereits inakzeptabel
geworden war. Als Markovi¢ mit seinen Reformen begann, war die Nationalisierung der
Wirtschaft so weit fortgeschritten, daf3 er sich nicht mehr gegen den Protektionismus der
Republiken wehren konnte. So verhdngte MiloSevi¢ Ende 1989 eine Handelsblockade
gegen Slowenien, die ein schwerer Riickschlag fiir die Reformen darstellte und den
gemeinsamen jugoslawischen Markt effektiv ein Ende bereitete.'*

In Bosnien verschirfte sich die Krise nach den Wahlen 1990 weiter. Grund hierfiir
waren neben der gesamtjugoslawischen Wirtschaftskrise die zunehmenden Spannungen
im benachbarten Kroatien. Hierdurch wurde der Handel erschwert. Die
Koalitionsregierung aus HDZ, SDA und SDS konnte aufgrund eines fehlendes
Reformprogrammes und innere Zerstrittenheit keine Wirtschaftsreformen herbeifiihren.
So schrumpfte die Wirtschaftsproduktion 1991 um geschitzte 37 %. Die
Arbeitslosigkeit stieg weiter auf 28 % (Februar 1992) und die Inflation betrug 1991 80
% pro Monat.'*

Wirtschaftliche Skandale und ihre politischen Konsequenzen

Neben der wirtschaftlichen Krise Jugoslawiens und Bosniens in den achtziger Jahren
erschiitterten Wirtschaftsskandale das Land. Die grofite Auswirkung hatte der Skandal
um das Unternehmen Agrokomerc 1987. Neben diesem Konkurs kam es ein Jahr spiter
zu einem Bauskandal um den Badeort Neum (s. Kapitel 3.1.1.).

B zum Wirtschaftsprogramm von Markovié¢ s. Programm der neuen jugoslawischen Regierung, in:

Internationale Politik, 5.4.1989, Nr. 936, Jhrg. 40, 11-21.

132 Liliana Djekovi¢, Der kurze Atem der Selbstverwaltung, Eine Volkswirtschaft zwischen Dauerkrise

und gescheiterten Reformen, in: Josip Furkes, Karl-Heinz Schlarp (Hg.) Jugoslawien: Ein Staat
zerfallt. Der Balkan - Europas Pulverfal (Reinbek bei Hamburg 1991) 134-144, 156-163; Thomas
Brey, Jugoslawien: Ein Vielvolkerstaat zerfillt. I. Erosion der staatlichen und wirtschaftliche
Strukturen, Osteuropa, Mai 1991, Jhrg. 41, 417-25.

133 Central Intelligence Agency (Hg.) The World Factbook 1994 (Washington 1994).

150



1987 ist die bosnische Lebensmittelfirma Agrokomerc zusammengebrochen. Die Firma
mit Sitz in Velika Kladusa (Nordwest-Bosnien bei Biha¢) begann in den sechziger
Jahren als Hiithnerfarm und wuchs im Lauf der Jahre zu einem der dreiflig groBten
Unternehmen Jugoslawiens mit 13.000 Angestellten im Jahr des Zusammenbruchs. Der
Grund des Erfolgs waren Schuldscheine, die zu hohen Zinsen verkauft wurden, jedoch
keine ausreichende Deckung besaBlen. Statt einer Garantie verfiigte das Unternehmen
iiber die Unterstiitzung einer lokalen Bank, mit der eine Deckung vorgetdauscht wurde.
Diese dubiose Geschéftspraxis war in Jugoslawien nicht ungewdhnlich. Lediglich der
Gesamtwert der Schuldscheine in der Hohe von 500 Millionen Dollar** war
auBergewohnlich. Als der Sachverhalt bekannt wurde, brach die Firma zusammen.
Weiterhin muflte die Bank von Biha¢ schliefen. Einige Hundert Parteimitglieder wurden
ausgeschlossen und etlichen Firmendirektoren in Bosnien muflten abtreten. Der Chef
des Konzerns Fikret Abi¢ wurde nach einem Prozel3 freigesprochen, weil er nicht gegen
das Gesetz verstoBBen hatte. Er wurde lediglich aus dem ZK der Kommunistischen Partei
Bosniens ausgeschlossen. Spéter sollte er eine wichtige Rolle in der muslimischen Partei
SDA und im Biirgerkrieg gegen Alija Izetbegovi¢ spielen.

Der Agrokomerc-Skandal hatte politische Folgen und erschiitterte das Vertauen in den
Bund der Kommunisten. Er schadete sowohl dem bosnischen Premierminister als auch
dem Vizeprisidenten von Jugoslawien, Hamdija Pozderac. Sein Bruder war als Berater
von Agrokomerc tdtig. Als dies bekannt wurde, muflte er seinen Posten aufgeben. Nach
dieser umfassenden Riicktrittswelle folgte eine reformfreudige Generation von
bosnischen Politikern. So schlo sich der neue Président der Republik, Nijaz
Djurakovi¢, der 1989 sein Amt iibernahm, den Reformbestrebungen der nordlichen
Republiken an. Neben personellen Konsequenzen wurden staatliche Institutionen
diskreditiert, die entweder Agrokomerc gedeckt haben oder sich von diesem
Unternehmen haben tduschen lassen. So wurde Abdi¢ kurz bevor Skandal an die
Offentlichkeit drang vom jugoslawischen Prisidium ausgezeichnet.

Der Skandal wurde gezielt von MiloSevi¢c und der serbischen Presse an die
Offentlichkeit gebracht. Pozderac war als nichster im jdhrlichen Turnus der
Prasidentschaft des Staatsprdsidium gereiht und war Vorsitzender des Komitees zur
Verfassungrevision. Die serbische Republikfiihrung befiirchtete eine anti-serbische
Linie in diesem Komitee. Der Skandal blieb von Anfang an nicht auf der
wirtschaftlichen Ebene, sondern wurde nationalistisch instrumentalisiert. Die Bosnier in
der Region um Velika Kladusa unterstiitzten weiterhin Fikret Abdi¢, da durch ihn die
wirtschaftlich schwache Gegend belebt worden war. Die muslimische Bevolkerung sah
in dem Skandal den serbischen Versuch, muslimische Politiker zu stiirzen und Bosnien
zu schwichen.” Hieraus wird die Bedeutung wirtschaftlicher und sozialer Konflikte
bei Spannungen zwischen den Nationen Jugoslawiens deutlich. Durch die
Foderalisierung  Jugoslawiens  konnten  wirtschaftliche  Krise von  den

34 Brey setzt den Gesamtwert bei 1,7 Milliarden Mark an. Die Unterschieden lassen sich durch die

hohe Inflation in dieser Zeit und die fehlende Konvertabilitdt des jugoslawischen Dinars erklaren.

135 Noel Malcolm, Bosnia. A Short History (London 1994) 209; Brey, Die Logik des Wahnsinns, 104;
Donia, Fine, Bosnia and Herzegovia, 196-198 und U.S. Department of the Army (Hg.) Army Area
Handbook Yugoslavia (Washington D.C. 1990) zitiert nach: gopher://umslvma.umsl.edu:70/00/
library/govdocs/armyahbs/aabh2/aahb0169.

151



Republiksfiihrungen eine nationalistische Dimension erhalten. Dies diente oftmals dazu,
von den wirklichen Ursachen abzulenken.

Die wirtschaftliche Krise und die politischen Folgen

Die wirtschaftliche und soziale Krise fiihrte zu einem drastischen Riickgang der
Lebensqualitét flir breite Bevolkerungsschichten in den achtziger Jahren. Im Gegensatz
zu anderen kommunistischen Staaten hatte sich in Jugoslawien eine Konsumgesellschaft
gebildet. Zugleich war das Leben nicht so stark von kommunistischer Ideologie und
erzwungener Partizipation geprigt, wie in anderen Staaten unter kommunistischer
Herrschaft. Trotz diesen Folgen wirtschaftlichen Fortschritts in Jugoslawien und
Bosnien vollzog sich die Modernisierung der sozialen Strukturen nur teilweise. Die
Stadte besallen bereits einen modernen Charakter, mit allen Problemen ungeplanten
Wachstums. Die landlichen Gebiete, die gerade in Bosnien sehr ausgeprigt sind, blieben
hingegen oftmals unterentwickelt. Neben Arbeitspliatze fehlte es auf dem Land an
sozialem Leben und wirtschaftlicher Integration. Die hieraus entstehende Migration in
die Stddte verschirfte dort die sozialen Probleme und entvilkerte das Land. Neben
dieser Bruchlinie zwischen Stadt und Land entsteht in Bosnien und in Jugoslawien in
den achtziger Jahre eine weitere Spannungsfeld. So fiihrte die Foderalisierung
Jugoslawiens und der Nationalititenschliissel fiir wichtige Amter in Bosnien zu einem
informellen Pluralismus. Diesem Pluralismus stand jedoch eine zunehmenden nationale
bzw. republikorientierte Dominanz der neuen Eliten entgegen.'*® Diese Bruchlinien
verstéarkten sich durch den Legitimitatsverlust der kommunistischen Partei.

Nachdem die kommunistischen Staaten seit den sechziger Jahren ideologische
Legitimitat verloren, versuchte sich der Staat auf anderer Ebene zu legitimieren. Klaus
von Beyme bezeichnet diese Neuorientierung des Verhéltnisses zwischen Biirger und
Staat als einen Vertrag: ,Der reale Sozialismus hat in den 60er Jahren einen
unausgesprochenen Pakt abgeschlossen. Fiir den Verzicht auf demokratische
Partizipationsrechte und den Rechtsstaat wurden wachsender Wohlstand und soziale
Sicherung geboten.“'*” In den achtziger Jahre konnte der Staat wirtschaftliche und
soziale Sicherheit nicht mehr bieten. Arbeitslosigkeit, Inflation und Wirtschaftsskandale
zerstorten diesen ,,Pakt™ und besaBlen somit nicht nur soziale, sondern auch politische
Folgen. Der Bund der Kommunisten verlor an Legitimitit und Einflu. Wéhrend die
Kommunistische Partei in Serbien in Folge einen ideologischen Schwenk zum
Nationalismus (vgl. Kapitel 3.6.1.) vollzog, fiihrte dies in Bosnien zu einem
vollstdndigen Machtverlust des Bundes der Kommunisten. Die nationalistschen Parteien
in Bosnien, sowie die nationalistischen Parteien in Jugoslawien insgesamt, projezierten
die wirtschaftlichen und sozialen Konflikte daraufhin auf Spannungen zu anderen
Nationen.

Weiterhin fehlte in Jugoslawien eine starke ,,Modernisierungselite”, eine soziale
Gruppe, die Trager von umfassenden Wirtschaftsreformen sein konnte. Insbesondere in
den siidlichen Republiken, inklusive Bosnien, war die wirtschaftliche Elite oftmals nicht

136 Zagorka Golubovi¢, Contemporary Yugoslav Society: A Brief Outline of its Genesis and

Characteristics, in: John B. Allcock, John J. Horton, Marko Milivojevi¢ (Hg.) Yugoslavia in
transition: choices and constraints: essays in honour of Fred Singleton (Providence, R.I./Oxford
1992) 112-124.

37 von Beyme, Systemwechel in Osteuropa, 58 f.

152



an einer Offnung interessiert, da sie um den Fortbestand ihrer kaum
wettberwerbsfahigen Unternehmen fiirchtete. Als Ergebnis kam es weder in Kroatien,
noch in Serbien oder Bosnien zu einer Privatisierung in groBerem AusmaB.'*® Fiir
Bosnien sind wegen des Krieges nur wenige statistischen Daten iiber die Privatisierung
veroffentlicht worden. Der Anteil des privaten Sektors am gesamten Produktion lag
1989/90 in Bosnien im jugoslawischen Durchschnitt von knapp 16 %. In Serbien und
Kroatien blieb dieser Anteil bis 1991/92 unter 20 %, so dall man in Bosnien von einer
ghnlich niedrigen Privatisierungsrate ausgehen kann.'’’ Die neue politische Elite in
Bosnien war nicht an Wirtschaftsreformen interessiert, da diese im Widerspruch zu den
nationalen Programmen stand. Gerade in Bosnien 468t sich wirtschaftliche
Modernisierung nur in enger Zusammenarbeit aller Nationen Bosniens und gemeinsam
mit den beiden groflen Nachbarrepubliken erreichen. Sowohl die geographische Struktur
der Republik, wie auch die nach 1945 gewachsenen Wirtschaftsstrukturen, machen dies
erforderlich.'* Das Ziel der serbischen Demokratischen Partei eine serbische Republik
zu errichten entbehrte jeglicher wirtschaftlicher Grundlage. Die Gebiete besitzen kein
nenneswertes urbanes Zentrum aufler Banja Luka und sind von ihrer Struktur her nicht
ohne eine enge wirtschaftliche Kooperation mit dem kroatischen und muslimisch-
dominierten Umland existenzfihig.'*' Da nicht nur der SDS, sondern auch den anderen
beiden nationalen Parteien die wirtschaftliche Legitimation fehlte, wurde versucht,
diesen Mangel durch nationalistische Argumente zu kompensieren. Der Krieg ist nicht
zuletzt die Konsequenz dieser Entwicklung: ,,Der Krieg ,.fiillte” die inhaltliche Leere
der Wirtschaftsprogramme der herrschenden Fiihrungen und kaschierte deren totale
Unfdhigkeit und mangelnde Qualifikation, eine Umstrukturierung in der Wirtschaft
vorzunechmen und wenigstens ihre auffdlligsten Mingel zu beheben. Eine
Kriegswirtschaft 1Bt sich als primitive Okonomie darstellen.«'**

Mit Kriegsbeginn kam fast das gesamte Wirtschaftsleben Bosniens zum Erliegen. Die
einzigen Wirtschaftszweige waren die Kriegswirtschaft und der Schwarzmarkt, der zu
einer Versorgung der Bevolkerung durch kriminelle Organisationen filihrte. Ein Teil der
paramilitdrischen Verbande sicherten wihrend des Krieges in Bosnien ihrem Reichtum
durch Pliinderungen. Diese Kriminalisierung der Wirtschaft hatte eine enge Verbindung
zwischen den nationalistischen Parteien (insbesondere der HDZ in Mostar) und dem
organisierten Verbrechen zur Folge.'*

3.3.2. Libanon

138 Adamovich, Economic transformation in Former Yugoslavia, 268-276.

139 Milica Uvali¢, Privatisation in Disintegrating East European States: The Case of Former Yugoslavia

(=EUI Working Paper RSC 94/11, Florence 1994) 26-32, 41.

140 Mladen Lazi¢, Krieg und Wirtschaft im ehemaligen Jugoslawien, in: Johann Gaisbacher, Karl Kaser,

Christian Promitzer, Barbara Sax, Johann Schogler (Hg.) Krieg in Europa. Analysen aus dem
ehemaligen Jugoslawien (Graz 1992) 162-167.

41 Porazna geografija fatomske drzave [Vernichtende Geographie eines Phantomstaates], in: Glas Istre,

27.8.1991, zitiert nach: Die "Krajina"-Staat oder Phantomgebilde?, in: Osteuropa, Mirz 1992, Jhrg.

42, A153-A155.
42 Lazié, Krieg und Wirtschaft im ehemaligen Jugoslawien, 167.

43 Ebd., 169-171.

153



Die Wirtschaft des Libanon wird durch die Geographie bestimmt. Die Kiiste und der
Zugang zu anderen arabischen Landern, insbesondere Syrien, priadestiniert den Libanon
als Handelsland. Die Berge erschweren zugleich eine ertragreiche Landwirtschaft.
Tatsdchlich dominierte nicht erst seit der Unabhéngigkeit der Handel. Bereits 1950
betrug der Anteil des Handels am BSP 28,9 %, zehn Jahre spiter waren es sogar 62 %.
Der iiberwiegende Anteil dieses Wirtschaftszweiges lag in Beirut und an der Kiiste
zwischen der Hauptstadt und Tripoli.'**

Der wirtschaftliche Aufstieg des Libanon wurde durch vier Faktoren seit dem 2.
Weltkrieg besonders begiinstigt.

1. Der arabisch-israelische Krieg 1948/9 brachte neben den armen Fliichtlingen einen
Grofteil der paldstinensischen Oberschicht ins Land. Zugleich schied Paléstina bzw.
Israel als Handelskonkurrent mit der arabischen Welt fortan aus.

2. Die politische und wirtschaftliche Instabilitdt in allen anderen arabischen Landern,
insbesondere in Syrien, Irak und zum Teil in Agypten fiihrten zu einer Konzentration
arabischer Gelder auf den Libanon.

3. Das meiste Geld, das im Libanon angelegt wurde, stammte von den neuen
Olférderldndern auf der arabischen Halbinsel und im Irak.

4. Der Krieg 1967 fiihrte zu einer SchlieBung des Suezkanals fiir {iber 10 Jahre. Hiermit
wurde die Rolle Beiruts als wichtigster Hafen der arabischen Welt weiter gestirkt.'*’

Die traditionelle Rolle des Libanon, die geographische Lage und diese Faktoren
machten den Libanon zu dem Land mit dem hochsten Pro-Kopf-Einkommen im Nahen
Osten. Das Land zog weiterhin viele Touristen an. So kamen 1954 150.000 Besucher ins
Land. 25.000 davon waren Nordamerikaner, die meisten stammten jedoch aus anderen
arabischen Staaten. Zugleich waren Tripoli und Saida wichtige Verladehifen fiir Ol aus
dem Irak und Saudi-Arabien. Der wirtschaftliche Boom, hervorgegangen aus dem
Handel, dem Oltransit und dem Bankwesen brachte eine starke Urbanisierung mit sich.
So wuchs Beirut von 1,1 Millionen Einwohnern 1944 auf 1,4 Millionen 1955 an.'*

Die sozialen Bindungen orientiert sich auf der hochsten Ebene nach der jeweiligen
Konfessionszugehorigkeit. Entscheidender blieben jedoch die familidren Bindungen im
Rahmen der Groffamilie. Die Familie bietet allen ihren Mitgliedern Dienstleistungen,
wie Ausbildung, Berufe und Altersversorgung.

Wohlstandsgefiille

Das Wohlstandsgefdlle im Libanon verlief in erster Linie nicht zwischen Konfessionen,
sondern zwischen der Stadt- und der Landbevolkerung. Der Unterschied stimmte
allerdings wegen der unterschiedlichen Zusammensetzung der Landbevolkerung und
jener Beiruts oftmals mit konfessionellen Grenzen {iberein. Anfang der siebziger Jahr
war das Einkommen pro Kopf in Beirut fast fiinf Mal hoher (975 US-Dollar) als auf

144 Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 80-83.

45 Boutros Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 1943-1975, in: Nadim Shehadi, Dana

Haffar Mills (Hg.) Lebanon: a History of Conflict and Consensus (London 1988) 170.
146 Phillip K. Hitti, Lebanon in History (London 1962) 500-503.

154



dem Land (195 US-Dollar).'"" Die geographische Konzentration des Wohlstandes
bedeutete zugleich eine groBe rdumliche Entfernung zwischen der wohlhabenden
Bevolkerung und den Armen. Anfang der sechziger Jahre sind 50 % der Bevolkerung
nur an 18 % des BSP beteiligt, wihrend nur 4 % der Bevolkerung 32 % des
Nationaleinkommens kontrollieren (s. Tabelle 4).'*

Diese kleine Schicht blieb nicht nur von den wirtschaftlichen Konflikten des Landes
unberiihrt. Der Kleinkrieg zwischen Israel und der PLO im Siiden betraf in erster Linie
die Schiiten. Selbst der 1. Biirgerkrieg 1958 ging an der wirtschaftlichen Elite vorbei.
Dies fithrte zu einer groflen Gleichgiiltigkeit dieser Gruppen gegeniiber
Auseinandersetzungen im Land, die die Existenz eines Grof3teils der Libanesen betrafen.
Diese Gleichgiiltigkeit verschérfte die Spannungen innerhalb des Libanons, da sie eine
gemeinsame Bekdmpfung der Schwierigkeiten verhinderte.'*’

Entgegen haufig anzutreffenden Behauptungen, vergroflerte sich die Verarmung grof3er
Bevolkerungsteile nicht mit dem wirtschaftlichen Aufschwung der Nachkriegszeit. Die
grofite Verschiebung fand jedoch vom Mittelstand zur Oberschicht statt. Der Anteil der
Unterschicht blieb bei 20 % der Bevolkerung. Diese soziale Kluft vergréferte sich
dadurch, daB3 die Wohlhabenden in den Jahrzehnten nach dem 2. Weltkrieg einen grof3en
Zuwachs an Reichtum verzeichneten, wihrend die schwichsten Einkommensschichten
nur wenig hinzugewannen.'*’

Das wirtschaftliche System des Libanon beruhte, wie erwéhnt, auf einer besonders
freien Marktwirtschaft. Versuche eine umfassende Sozialpolitik einzufiihren scheiterte
an dem reformfeindlichen politischen System, in dem in erster Linie jene repridsentiert
waren, die von dem wirtschaftlichen System in seiner bestehenden Form profitierten.

1950 % am BNP | 1960 % am BNP | 1973 1974

Untere Einkommensschichten 78 20 50 17,8 23,5 20,2
Mittlere Einkommensschichten | 20 46 50,2 54 60,1
Obere Einkommensschichten 2 80 4 32 22,2 19,5

Tabelle 4: Einkommensverteilung im Libanon 1950-1974""

Neben der modernen Marktwirtschaft bestand eine vorkapitalistische Wirtschaft fort.
Dieses traditionelle System war in der GroB3familie organisiert. Die traditionelle Rolle
der Familie trug dazu bei, eine hohe Arbeitslosigkeit in den unteren Schichten zu
verdecken. Fiir diese Tagelohner, Kleinbauern und Landbauern gab es im Land selber
kaum Aufstiegsmoglichkeiten.'>>

147

Bruno Bilek, Der Libanon. Die historische Entwicklung zur Staatlichkeit (Diplomarbeit Wien 1987)
93.

148 Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 82.

149 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 30.

150 Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 172 f.

51 Ebd.

152 Farouk Haidar, Sozio-okonomische Grundlagen des Libanon vor dem Biirgerkrieg (Diplomarbeit

Wien 1976) 68.

155



Soziale Sicherheit

Im Gegensatz zu Jugoslawien, sowie den meisten Lidndern des Nahen Ostens, hatte der
Libanon eine relativ niedrige Arbeitslosenrate. So lag die Rate 1970 bei nur 5,8 %.
Aufgrund der starken konfessionellen Netzwerke, die Arbeitslose absorbierten (z.B. in
Milizen) ist jedoch anzunehmen, daB die wirkliche Zahl sehr viel hoher lag.'> Auffillig
ist, daB3 die Jugendarbeitslosigkeit (zwischen 15-24 Jahren) mehr als doppelt so hoch
war (12,9 %)"*.

Erst 1965 wurde eine Sozialversicherung gesetzlich verankert. Sie erstreckte sich nicht
auf Krankheit und Arbeitsschutz. Ein entsprechendes Gesetz wurde zwar diskutiert,
jedoch vor Ausbruch des Krieges nicht mehr verabschiedet. Das Sozialgesetz fiihrte eine
Altersversorgung ein, die jedoch nur eine einmalige Abfindung bei der Pensionierung
vorsah. Von der Anwendung dieses Gesetzes blieben die Palédstinenser ausgeschlossen.

Eine bessere soziale Sicherung wurde unter anderem durch die zersplitterten
Gewerkschaften verhindert. So gab es 1967 125 Gewerkschaften, in denen jedoch nur
36.000 (1959 gab es insgesamt 267.000 Arbeiter und Angestellte, exklusive Beschiftige
in der Landwirtschaft, organisiert waren. Die durchschnittliche Grofe der
Gewerkschaften betrug nur 344 Mitglieder.'

Der einzige groBBere Erfolg der Gewerkschaften wurde 1966 mit einer Erhéhung des
Mindestlohns erreicht. Die geringe soziale Sicherheit ist von einem hohen Anstieg der
Lebenshaltungskosten im unabhingigen Libanon begleitet. Zwischen 1950 stiegen die
Kosten fiir Wohnung und Wasser um iiber 80 %, der Preisindex fiir Lebenshaltung
erhéhte sich um nur 25 %."

Soziale Spannungen verstirkten sich durch den hohen Grad an Ubereinstimmung
zwischen sozialer Schicht und Konfessionszugehdrigkeit. Die Zahl von Muslimen in
wichtigen Berufen stieg zwar in der Nachkriegszeit, die meisten hoheren Berufe blieben
jedoch christlich dominiert. So waren 1978 67,6 % aller Industriellen, 71 % aller
Bankiers, 68,15 aller Mediziner und 71 % aller Beiruter Anwaélte Christen. Lediglich in
Berufsspraten wie Ingenieurswesen oder in der hoheren Verwaltung waren anndhernd so
viele Muslime wie Christen oder sogar mehr beschiftigt. In vielen Bereichen hat sich
der muslimische Anteil zwischen 1943 und 1978 mehr als verdoppelt, die christliche
Vorherrschaft blieb jedoch bestehen.'”” Da diese Dominanz sich am stirksten bei den
freien Berufen zeigte, kann das staatliche Proporzsystem hierfiir nicht als Erkldrung
dienen. Der Grund ist vielmehr im Erziehungswesen zu suchen.

Ausbildung

'35 S0 lag der Prozentsatz der aktiven Bevolkerung mit stindiger Beschiftigung nur bei 69,4 %.

3% Youssef Courbage, Philippe Fargues, La Situation Démographique au Liban. Analyse des Données

(Beirut 1974) 86 f.

5 zur Fragmentierung der Gewerkschaften und andere Interessensgruppen durch konfessionelle

Spaltungen s. Ibrahim Maroun, Cloisonnement communautaire et pratiques économiques, in: Social
Compass, Nr. 4/1988, Jhrg. XXXV, 465-481.

136 Haidar, Sozio-6konomische Grundlagen des Libanon vor dem Biirgerkrieg, 5-9.

157 Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 1943-1975, 175.

156



Das Schulsystem war fiir die Region sehr gut ausgepriagt. Dementsprechend niedrig lag
die Zahl der Analphabeten (1966: 13 %). In den fiinfziger Jahren engagierte sich der
Staat stiarker als zuvor in der Ausbildung. So erhohte sich die Zahl der Schiiler zwischen
1953/54 und 1956/7 von 57.800 auf 88.438."°% Die wichtigsten hoheren
Ausbildungsstitten (Universitidten u.d.) blieben in privater Hand (1970 waren 84 %
nicht-staatlich) und untermauerten konfessionelle Trennungen: “The educational system
also carefully preserved the prevailing Maronite world view, socializing successive
generations in it.“'*’ Die meisten Privatschulen (1977-78: 61,7 %) waren christlich
orientiert. Aufgrund héherer Qualitdt der christlichen Schulen und Universitdten als an
offentlichen Bildungseinrichtungen, war der Zugang zu einer guten Ausbildung und
besser bezahlten Berufen leichter fiir Christen.'® Die staatliche libanesische Universitit
beschiftigte in den sechziger Jahren nur sieben hauptberufliche Professoren (bei 5.000
bis 10.000 Studenten). Die zwei christlichen Privatuniversititen, Saint Joseph und AUB,
hatten weniger Studenten (5.000) und bedeutend mehr volle Professorenstellen als die
staatliche Universitéit. Die libanesische Elite, auch die muslimische, wurde mehrheitlich
an diesen beiden Universitdten ausgebildet.

Die Privatschulen und die beiden Universititen hatten nicht Arabisch, sondern
Franzosisch bzw. Englisch als Unterrichtsprache. An den 85 franzdsischen Schulen
wurden im Libanon 1975 55.940 Schiiler ausgebildet.'®’ Somit entstand eine andere
sprachliche und demzufolge auch geographische Orientierung der Elite, die sie vom
Rest der Bevolkerung trennt. Obwohl die franzosischsprachige Ausrichtung
iiberwiegend Maroniten und andere Christen betraf, besalen auch anti-westliche
Politker, wie Kemal Jumblat, engen Kontakt zu Frankreich.'®

Die letzten Jahre vor Kriegsausbruch waren von einer Anndherung der
Ausbildungsniveaus von Christen und Muslimen begleitet. Im Studienjahr 1972-73
waren im Libanon 52,92 % der Studenten Muslime und 47,08 % Christen. Die
Analphabetenrate hatte sich 1974 zwischen Christen und Muslimen weitgehend
angeglichen (teilweise und vollstdndige Analphabeten: 32,8 % der Muslime und 28,8 %
der Christen). '*

Die wirtschaftliche Elite und die politische Krise

Im Libanon war die Geschiftswelt besonders stark mit der politischen Elite verbunden.
Daher bestand eines enges Wechselspiel zwischen Wirtschaft und Politik. Eine &hnliche
Lage, allerdings unter kommunistischem Vorzeichen, bestand in Bosnien. Die
wirtschaftliche Entwicklung kann als Spiegelbild des Nationalpaktes gesehen werden.
Die Wirtschaftsform des Landes war nach westlichem Vorbild entstanden und besal3
enge Handelskontakte nach Frankreich, zugleich trug die Verbindung zu den

'8 Haidar, Sozio-6konomische Grundlagen des Libanon vor dem Biirgerkrieg, 5-9.

159 Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 186.

160" Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 1943-1975, 175.

11" zum libanesischen Ausbildungsystem s. Gordon, The Republic of Lebanon, 49-55.

162 S0 erschienen die Memoiren und Erinnerung fast aller fiihrenden Politiker im Libanon in Frankreich

oder zumindest auf franzosisch z.B. Joumblatt, Pour le Liban.

16 Boutros Labaki, Confessional Communities, Social Stratification and Wars in Lebanon, in: Social

Compass, Nr. 4/1988, Jhrg. XXXV, 558 f.

157



Erdollandern des persischen Golfs zum “arabischen Gesicht der libanesischen
Wirtschaft bei.'**

Diese wirtschaftliche Elite, die sich aus allen Konfessionen, iiberwiegend jedoch aus
Maroniten, zusammensetzte, sah sich in den Sechziger Jahren durch eine neue
palistinensische Oberschicht bedroht.'® In der 1. Hilfte der sechziger Jahre entwickelte
sich die von Paléstinensern gegriindete Intra-Bank zu einem der grofiten libanesischen
Geldinstitute. Als die Intra-Bank 1966 jedoch in finanzielle Schwierigkeiten kam, wurde
dies von den anderen maronitisch beherrschten Banken geniitzt, um diese in den
Konkurs zu treiben. Der sich anbahnende Konflikt zwischen Maroniten und
Palédstinensern wurde somit auf finanzieller Ebene ausgefochten. So wie im spiteren
bewaffneten Konflikt trug nicht nur eine Seite den Schaden davon, sondern das
Vertrauen in den Standort Libanon insgesamt wurde erschiittert.'

Trotz dieser Krise wuchs die wirtschaftliche Bedeutung Beiruts fiir den Nahen Osten in
den folgenden Jahren weiter an. Durch die Olkrise 1973 stiegen die Gewinne der
Olférderldnder dramatisch an. Der Boom hat zahlreiche muslimische Familien zu
Reichtum gebracht, die durch die Emigration eng mit den Olférderlindern verbunden
waren. Dieser neue Reichtum kam Beirut zugute. Viele GroBverdiener aus Saudi-
Arabien und anderen arabischen Lindern mit Olvorkommen zogen nach Beirut und
investierten im Libanon. Die allgemeine Verteuerung im Lande belastete jedoch die
libanesischen Unterschichten. Die libanesische Regierung wollte dieser Entwicklung
nicht entgegensteuern. Zugleich kam der Olboom derart iiberraschend, daB wirksame
Gegenmallnahmen kaum rechtzeitig geholfen hitten, die Spannungen abzubauen. Wie
sich diese Spannungen auf den Krieg auswirkten zeigt eine Auseinandersetzung in Saida
im Februar 1975. Ein kuwaitische Firma wollte dort, in Zusammenarbeit mit
libanesisch-maronitischen Eliten (u.a. ex-Prdsident Chamoun) eine hochtechnisierte
Fischfangflotte aufbauen. Die traditionellen Fischer sahen sich bedroht und
demonstrierten gegen das Projekt. Paldstinenser, Nasseristen und die linke Parteien
unterstiitzten die Fischer, widhrend die Polizei und Armee auf Seiten des Projekts
eingriffen. Die daraus entstehenden Gefechte zwischen beiden Seiten flihrten zu einer
Vertreibung der Armee. Bei diesen Kédmpfen zeigten sich in ersten Ansétzen die
Konfliktparteien im Biirgerkrieg, wobei zugleich die Machtlosigkeit des Staatsapparates
gegeniiber den Milizen deutlich wird. Zuletzt wurde deutlich, dal3 die wirtschaftlichen
Konflikte Ausloser fiir konfessionelle Konflikte sind bzw. von einer Seite dazu
instrumentalisiert wurden.'®’

3.3.3. Zusammenfassung

In den Nachkriegsjahrzehnten kam es trotz der unterschiedlichen Politik in Jugoslawien
und im Libanon zu einer wirtschaftlichen und sozialen Modernisierung. Obwohl die
Wirtschaftspolitiken beider Ldndern im krassen Gegensatz stehen - freie
Marktwirtschaft ohne soziales Netz einerseits und staatlich gelenkte Planwirtschaft

164 Labaki, L‘Economie politique du Liban indépendant, 169.

165 Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 55.

1 Edmond Rabbath, La Formation du Liban Politique et Constitutionnel. Essai de synthése (Beirut

1986) 575.
167 Bilek, Der Libanon, 111-113.

158



andrerseits - waren die Auswirkungen auf grofe Bevolkerungsteile &hnlich:
Urbanisierung, starkes Absinken der Analphabetenrate, Spannungen zwischen
traditionellen Familienstrukturen und neuen sozialen Netzwerken.

Die Verdnderungen betrafen jedoch nicht die gesamte Bevdlkerung. Im Libanon
entstand eine stark ausgepréigte Bruchlinie zwischen den Unterschichten, die kaum von
dem Fortschritt im Land profitierten und der neuen Oberschicht, deren Wohlstand selbst
fiir westeuropdische Verhéltnisse enorm war. In Bosnien verhinderte die
kommunistische Herrschaft eine derartig ausgeprigte soziale Hierarchie. Die
Unterschiede in Bosnien waren weitgehend geographischer Natur. Wihrend die Stidte
durch die massive Industrialisierung und das Entstehen eines Tertidrsektors von der
Modernisierung  profitierten, blieben viele ldndliche Gebiete von der
Nachkriegsentwicklung weitgehend unberiihrt. Zudem blieb Bosnien innerhalb
Jugoslawiens relativ unterentwickelt, wahrend die reicheren Landesteile, Kroatien und
Slowenien, sowie die Vojvodina, trotz der Gegensteuerung durch Finanztransfers, ihren
Vorsprung ausbauen konnten.'®®

Die wirtschaftliche Krise hat eine grofle Rolle zum Wiederentstehen von Nationalismen
in Jugoslawien in der zweiten Hélfte der achtziger Jahre beigetragen. Das Versagen der
kommunistische Wirtschaftspolitik, zusammen mit Skandalen, wie um Agrokomerc,
diskreditierten die bisherige Elite. Somit muflte diese Elite entweder eine neue
Legitimation finden, wie serbischer Nationalismus im Fall von Slobodan MiloSevi¢,
oder sie erlitt 1990 eine Wahlniederlage, wie in Kroatien oder Bosnien. Die enge
Verkniipfung zwischen wirtschaftlicher Krise und Nationalismus wird bei den bentitzten
Stereotypen offensichtlich. So warfen die reicheren Nationen und Republiken den
armeren vor, faul zu sein. Die drmeren Nationen wiederum warfen Slowenien und
Kroatien vor, diese auszubeuten und einseitig von dem gemeinsamen Staat Jugoslawien
zu profitieren. Im Libanon wirkten sich die sozialen Unterschiede direkter auf die
konfessionellen Spannungen aus. So waren die Wohlstandsunterschiede zwischen den
Konfessionen dramatisch. Die Parallelen zwischen Konfession und sozialer Schicht sind
das Ergebnis geographischer Wohlstandskonzentration und einer traditionellen Elite, die
den Wohlstand des Landes unter sich aufteilte. So waren wenige schiitische Familien,
die der insgesamt drmsten Konfession angehorten, auch Teil der Oberschicht.

Der Zusammenhang zwischen der wirtschaftlichen Lage beider Lidnder und der
Kooperation der Nationen bzw. Konfession ist unterschiedlicher Natur. Im Libanon kam
es bis zum Kriegsausbruch und sogar dariiber hinaus (bis zur israelischen Invasion
1982) zu einem Wirtschaftswachstum, das dem Land einen gré3eren Wohlstand als der
Region bescherte. Obwohl die Wirtschaft des Landes wuchs, blieb die Verteilung
zwischen den Konfessionen des Libanon ungleichméfig. Auch wenn sich die Abstédnde
nicht vergrofBerten, gab es keine Anzeichen, daB3 die unterprivilegierten Gruppen
autholen wiirden. In Bosnien besall die Auswirkung der Wirtschaft auf die nationalen
Spannungen eine andere Grundlage. Hier stand nicht die ungleiche Verteilung im
Vordergrund, sondern das Schrumpfen des Gesamtwohlstandes. Dies fiihrt zu einem
verstiarkten Verteilungskampf um Anteile am reduzierten Wohlstand des Landes. Im
Rahmen dieses Konkurrenzkampfes wurden nationale Argumente mobilisiert, um
einerseits die Schuldfrage auf andere abzuwélzen und andererseits einen moglichsten

168 7u den unterschiedlichen urbanen und lindlichen Entwicklungen s. Donia, Fine, Bosnia and

Herzegovia, 184-186.

159



groBen Anteil am schrumpfenden Einkommen zu sichern. Der wirtschaftliche
Wohlstand verteilte sich, wie dargestellt, nicht generell nach Konfession oder Nationen,
sondern gleichermallen innerhalb der Gruppen. Dies hat unterschiedliche Auswirkungen
auf die Sympathien und den Mobilisationsgrad innerhalb der Gruppen. So tendieren die
wohlh?genden Teile der Nationen bzw. Konfessionen zu einer geringen Beteiligung am
Krieg.

Sowohl im Libanon, wie auch in Bosnien verstiarkten sich die sozialen Krisen in den
Jahren vor dem Kriegsausbruch. Thre Ursachen waren meist rein wirtschaftlicher Natur,
sic nahmen jedoch zunehmend nationale bzw. konfessionelle Ziige an. Diese
Gleichstellung wirtschaftlicher und nationaler/konfessioneller Konflikte wurde in erster
Linie von einer Elite betrieben, die sich erhoffte hierdurch groBere Popularitit zu
erlangen. Die wirtschaftliche und soziale Lage trug somit dazu bei, die Unzufriedenheit
der Bevolkerung zu erhohen. Anstatt jedoch eine Reform des Systems anzustreben,
bemiihten, sich die einfluBreichsten Eliten darum, die Schuld fiir die Probleme auf
andere Konfessionen oder Nationen abzuwélzen. Die Wirtschaft nimmt deshalb eine
bedeutende Rolle bei gesellschaftlichen Krisen beider Lander ein. Thre konfessionelle
Komponente hingegen ist meist eine imagindre Konstruktion, zur Legitimitédts- und
EinfluBsteigerung einer Elite.!”

3.4. Religion

Die Rolle der Religion und des Klerus ist im Libanon historisch stirker als in
Jugoslawien und Bosnien ausgeprigt. Wiahrend im osmanischen Reich der integrative
Charakter der jeweiligen Religion von grofler Bedeutung war und als Kriterium zur
Unterteilung in Millets diente, ging die Entwicklung im Libanon einen anderen Weg als
Bosnien. In Bosnien, wie in Jugoslawien insgesamt, diente die Religionszugehorigkeit
zwar als die wichtigste nationale Trennungslinie, trotzdem war das kommunistische
Jugoslawien und teilweise auch das Konigreich Jugoslawien von einer Sdkularisierung
gepragt. Die Millets bestanden nicht mehr und gleiches Recht galt fiir alle Staatsbiirger.
Die unterschiedliche Behandlung von Christen und Muslimen im Osmanischen Reich
wurde nach dem Ende dessen Herrschaft {iber Bosnien zumindest formal aufgehoben,
indem alle Religionsgemeinschaften gleichgestellt wurden. Im Libanon wurde das
Millet-System hingegen auf alle Konfessionen ausgedehnt. Die Gleichstellung aller
Konfessionen war im Libanon mit der Beibehaltung einer grofen Eigenstindigkeit und
eigenstindigen Rechtssystemen verbunden. So gab es im Libanon keine zivile
EheschlieBung, so daB Ehen nur mit Einwilligung der regligosen Hierarchien
geschlossen werden konnten. Insbesondere bei Ehen zwischen Angehdrigen
unterschiedlicher Konfessionen fiihrte dies zu Problemen.'”' Das konfessionelle System

1 Milton J. Esman, Economic Performance and Ethnic Conflict, in: Joseph V. Montville (Hg.) Conflict

and peacemaking in multiethnic societies (New York 1991) 477-489. Eine empirische Studie zeigt,
daBl die Sunniten in ihren Sympathien sehr stark nach wirtschaftlichen Kriterien gespalten waren.
Wihrend die unteren Schichten der Sunniten in Saida eher mit den Paldstinenser sympatieren, sah
sich die Oberschicht den Maroniten nidher und beteiligte sich weniger am Krieg, s. Hilal Khashan,
Monte Palmer, The Economic Basis of Civil Conflict: A Survey Analysis of Sunnite Muslims, in:
Tawfic E. Farah (Hg.) Political Behaviour in the Arab States (Boulder, Col. 1983) 67-81.

170 Walker Connor, Ethnonationalism. The Quest for Understanding (Princeton, 1994), 145-164.

7' Im Islam ist eine Ehe zwischen einem muslimischen Mann und einer Frau der anderen beiden

anerkannten monotheistischen Religionen (Christentum und Judentum) zuldssig. Eine muslimische

160



des Libanon hat die Rolle der Religion sowohl im Rechts-, wie auch politischen System
gestirkt. In Bosnien wurde die Religion als politische Komponente wéhrend des 2.
Jugoslawien unterdriickt. Da, wie erwéhnt, die unterschiedliche Religionszugehdrigkeit
jedoch das Hauptmerkmal der Nationen Bosniens ist, blieb der indirekte Einfluf3 der
Kirche auf die Politik bestehen.

3.4.1. Bosnien-Herzegowina

Zwei der wichtigsten Religionen in Bosnien, die katholische und die serbisch-orthodoxe
Kirche, konnen nicht ohne die religiose Entwicklung in den jeweiligen
Nachbarrepubliken, Serbien und Kroatien verstanden werden. Die wichtigsten Impulse
kam aus den beiden Republiken und wurden meist erst spéter in Bosnien vollzogen. Der
Islam kann in Bosnien weitgehend autonom betrachtet werden, da die Beziehungen zu
anderen islamischen Staaten weitaus weniger intensiv waren.

Islam

Fiir die Muslime besteht eine Einheit zwischen Nation und Religion in Bosnien. Aus
dem Umstand, daB3 es jedoch weltweit fast eine Milliarde Muslime gibt, resultiert jedoch
in Komplikationen fiir die nationale Identitét.

In den letzten beiden Jahrzehnten kommunistischer Herrschaft war die Lage fiir den
Islam sehr giinstig. In dieser Zeit wurden viele neue Moscheen gebaut. Zwischen 1945
und der Mitte der achtziger Jahre wurden iiber Tausend Moscheen und religidse
Gebadude errichtet. Der Reis-ul-ulema Naim Effendi Hadziabi¢ erklarte 1977, dal}3 der
islamische Klerus sich noch nie in einer besseren materiellen Verfassung befunden
hitte.

Die islamische Geistlichkeit erhielt das Geld von der Bevdlkerung und von der
kommunistischen Partei. Diese finanzierte zwei Drittel zur Renovierung der Gazi
Husrefbeg Moschee in Sarajevo und forderte Verdffentlichungen mit islamischen
Themen. In dieser Zeit kam es zu einer Kooperation der kommunistischen Parteielite
mit der religiosen Elite. Sékulare Muslime unterstiitzten diese Kooperation mit der
Absicht, die nationale Identitit der bosnischen Muslime zu festigen.' >

1980 erhielten in Jugoslawien 120.000 Kinder islamischen Religionsunterricht auf
Grundschulebene. Neben den religiosen Schulen wurde 1977 in Sarajevo eine
islamische Theologiefakultit an der Universitit gegriindet.'

Einige Muslime in Bosnien nahmen an der Hajj'"* teil. Die Zahl lag 1979 bei etwa 500
Teilnehmern. In den achtziger Jahren stieg sie auf iiber 1.000.'”> Mit der zunchmenden

Frau darf jedoch nicht einen Christen oder Juden heiraten. Ahnliche Einschrinkungen finden sich
bei allen anderen Konfessionen auch. Zum unterschiedlichen Zivilrecht s. Rabbath, La Formation du
Liban Politique et Constitutionnel, 93-137.

172 Friedman, The Bosnian Muslims, 189.

'3 Sabrina Petra Ramet, Balkan Babel. The Disintegration of Yugoslavia from the Death of Tito to

Ethnic War (Boulder, Col. 1996) 188.

7% Eine der fiinf Grundelemente des islamischen Glaubens: Die Pilgerfahrt nach Mecca und Medina.

!> Die Zahlenangaben schwanken zwischen 1.000 und 3.000 vgl. Friedman, The Bosnian Muslims,

190; Jens Reuter, Islam in Jugoslawien in der Offensive, Siidosteuropa, Nr. 9/1984, Jhrg. 33, 483.

161



Anerkennung des Islam trat jedoch auch der Widerspruch zwischen Kommunismus und

Islam deutlicher hervor. Genauso wie der Kommunismus bietet der Islam eine

umfassende Lehre an, die beansprucht, den menschlichen Alltag in seiner Gesamtheit zu
176

regeln.

Durch jugoslawische Theologiestudenten in islamischen Léndern (insbesondere in
Kairo, Bagdad, Riad, Algier und Tunis) gelangten panislamische Konzepte verstirkt ins
Land. Die meisten Riickkehrer fanden Beschéftigung in der religiosen Hierarchie der
Muslime Jugoslawiens. Diese neue Elite verbreitete ein religioses SelbstbewuBtsein, das
seit dem Ende der osmanischen Herrschaft in Bosnien unbekannt war. Der Staat und der
Bund der Kommunisten unterschied zwischen drei Stromungen des Islams in
Jugoslawien: Die erste unterstiitzt das Zusammenleben mit anderen Religionen in jeder
Gesellschaft, auch einer sozialistischen. Die zweite Stromung strebt eine Einheit aller
Muslime an, wihrend die dritte Richtung den Islam iiber andere Ordnungen (Nation und
Sozialismus) und Religionen stellt. Die letzten beiden Bewegungen wurden vom Staat
als Bedrohung angesehen und dementsprechend bekampft.'”’

So begann am 10. April 1983 ein ProzeB3 gegen 13 Muslime, unter anderen der spitere
bosnische  Pridsident Alija Izetbegovi¢. Sie wurden wegen feindlicher
,konterrevolutiondrer Aktivitdten angeklagt. Den muslimischen Aktivisten wurde zur
Last gelegt, gegen die jugoslawische ,Briiderlichkeit und Einigkeit* agiert und die
Gleichheit der Nationen in Frage gestellt zu haben. Weiterhin wurde ihnen vorgeworfen,
die Unvereinbarkeit von Islam und Kommunismus zu propagieren. Ein wichtiger
,Beweis* war die ,,Islamische Deklaration® von Alija Izetbegovi¢, die er bereits 1970
verfaflt hatte. Sie setzte sich namentlich weder mit Jugoslawien noch mit Bosnien
auseinander, sondern richtet sich an die gesamte islamische Umma (Gemeinschaft). Der
Inhalt entspricht vielen anderen Pamphleten und Deklarationen, die seit den flinfziger
Jahren in der muslimischen Welt zirkulierten. Sie brachte den Willen zum Ausdruck,
den Islam als Gesellschafts- und Staatsform in muslimischen Léndern einzufiihren.
Ungewohnlich an dieser Deklaration war lediglich das Herkunftsland Jugoslawien.
Diese Deklaration, so wie auch der politische Islam, gewann insgesamt wenig
Unterstiitzung unter der muslimischen Bevolkerung Bosniens. Im August 1983 wurden
die Angeklagten mit Haftstrafen zwischen 10 Monaten und 15 Jahren bestraft. Alle
wurden jedoch 1988 amnestiert.'”

Anfang der achtziger Jahre kamen auch die islamischen Medien in Jugoslawien unter
Kritik. So wurde der groflten Zeitung der islamischen Glaubensgemeinschaft Preporod
(Wiedergeburt) vorgeworfen, sich gegen den Staat und die Gesellschaft zu stellen. Die
Parteizeitung Borba kritisierte: ,,Alle diese Artikel haben zum Ziel, den Islam nicht nur
als Religion darzustellen, sondern auch als Lebensweise und Gesellschaftssystem, das
sich fiir die Einheit aller Muslime einsetzt, gleichzeitig soll die islamische Gemeinschaft
als staatsbildende Kraft erscheinen.*'”

176 Friedman, The Bosnian Muslims, 191.

177 Reuter, Islam in Jugoslawien in der Offensive, 483 f.

178 Alija Izetbegovi¢, The Islamic Declaration: A Programme for the Islamization of Muslims and the

Muslim Peoples, in: South Slav Journal, Spring 1983, Nr. 6, 56-89.

179 Zitiert nach: Reuter, Islam in Jugoslawien in der Offensive, 490.

162



Die Islamische Glaubensgemeinde nahm trotz solcher Vorwiirfe kaum Stellung zu
politischen Ereignissen. Wihrend die katholische Kirche eng mit den Staatsorganen in
Slowenien und Kroatien zusammenarbeitete und in Serbien eine Allianz zwischen
Verwaltung und serbisch-orthodoxer Kirche zum Thema Kosovo entstand, kam es zu
keinen Verbindungen mit der Politik bei der Islamischen Gemeinde. Dies 148t sich auf
zwei Faktoren zuriickfiihren: Die Verwaltung und der Bund der Kommunisten waren in
Bosnien (und im Kosovo) dogmatischer als in den anderen Republiken und lehnten eine
Zusammenarbeit mit Religionseinrichtungen stiarker ab. Weiterhin war der Islam nicht
die dominante Religion einer Republik, so dal der multinationale und multireligidse
Charakter Bosniens eine derartige Allianz verhinderte. Die islamische Gemeinde
bemiiht sich z.B. nicht um die offizielle Einfiihrung religioser Feiertage, wie es die
anderen Glaubensrichtungen taten.'™ Im Gegensatz zu anderen religidsen Zeitungen
beschiftigte sich Preporod, das islamische Organ, kaum mit politischen oder sozialen
Themen.

Das stirkere muslimische SelbstbewuBtsein loste Mitte der achtziger Jahre in
Jugoslawien Angste unter den anderen Nationen und der kommunistischen Elite aus.
Diese wurden gezielt von serbischer, aber auch von kroatischer Seite geschiirt. Ramet
beschreibt sehr eindrucksvoll, wie Ende der achtziger Jahre in Serbien anti-muslimische
Verschworungstheorien kursierten. Den bosnischen Muslimen wurde die Absicht
unterstellt, gemeinsam mit den Albanern des Kosovo Serbien benachteiligen zu wollen.
Sie zitiert den Psychiater und ersten Fiihrer der SDS, der serbischen Partei in Kroatien,
Jovan Raskovi¢. Dieser behauptet, daB3 die Muslime in der analen Entwicklungsphase
steckengeblieben seien.'™ Diese Angste werden nach wie vor geschiirt, so schrieb die
von der grofften amerikanisch-serbischen Organisation, dem Serbian Unity Congress,
herausgegebenen Zeitung Unity Herald/Glas Sabora im August 1996: ,,...they [die
Islamisten] seem to consider the Bosnian jihad as the first step in the reversal of the
historic defeat of Ottoman armies at the gates of Vienna in 1683.«'%*

Mit den freien Wahlen 1990 gewann die islamische Gemeinde eine neue Freiheit.
Wihrend bisher der Reis-ul-ulema von der kommunistischen Partei bestimmt wurde,
wihlte im Mirz 1991 ein 96 Personen umfassendes Wahlgremium der muslimischen
Glaubensgemeinde diesen Wirdentrdger. Gewéhlt wurde Jakob Selimoski, ein
mazedonischer Muslime. Neben der religiosen Unabhangigkeit erhielt der Islam durch
den Wahlerfolg der muslimischen Partei SDA weitere Férderung.'®

Seit Beginn des Jahrhunderts besalen bosnische Muslime Kontakte mit Panislamischen
Bewegungen (Amin al-Husayni und Sakib Arslam) und gehdrten islamischen
Organisationen auflerhalb Bosniens an. Bosnische Delegationen nahmen regelmifig an
Sitzungen der Organisation der Islamischen Konferenz teil. Die Organisation unter
saudi-arabischer Dominanz bemiiht sich um einen Dialog islamischer Lénder.

180 Wihrend die serbisch-orthodoxe Kirche 1989 mit der KP den 600. Jahrstag der Schlacht am
Amselfeld gedacht, wire eine &hnliche Feier auf muslimscher Seite (z.B. 500. Jahrestag der
osmanischen Herrschaft) undenkbar.

181 Ramet, Balkan Babel, 185, 189-191.

82 Vojin Joksimovich, Bosnia:Is the Dayton Settlement Working? in: Unity Herald/Glas Sabora,
22.8.1996, http://www.suc.org/sucinfo/conventions/seventh/unity-herald/vojin.html.

183 Ramet, Balkan Babel, 193.

163



Die Kontakte zwischen islamischen Ldndern und den bosnischen Muslimen
intensivierten sich mit der Prisidentschaft von Alija Izetbegovi¢ ab Ende 1990. Kurz
nach dem Referendum {iiber die Souverdnitit Bosniens traf Izetbegovi¢ bei seiner
Pilgerfahrt nach Mekka mit dem saudischen Konig Fahd zusammen.

Neben der finanziellen Unterstiitzung der bosnischen Regierung und von Fliichtlingen
beschriankte sich die Unterstiitzung Bosniens wahrend des Krieges durch die meisten
islamischen Liander (insbesondere Saudi-Arabien) jedoch zundchst auf verbale
Verurteilungen der Serben. Mit dem weiteren Verlauf des Krieges und den Niederlagen
der Muslime verstérkte sich die Unterstiitzung durch islamische Lénder. Diese trugen
insbesondere zum Ausschlul der Bundesrepublik Jugoslawien aus der UNO und der
Blockfreienbewegung bei. Spéter folgte die Forderung nach der Aufhebung des
Waffenembargos und einer militdrischen Intervention in Bosnien. Dieses verstirkte
Engagement islamischer Lénder ging in erster Linie auf den Iran zuriick, der an der
Stelle von Saudi Arabien eine Vorreiterrolle zur Unterstiitzung Bosnien ilibernahm.
Neben der diplomatischen Aktivitdt versorgte der Iran die Regierung Bosniens mit
Waffen und mit freiwilligen Kdmpfern. Da der Iran dem schiitischen Fliigel des Islam
anhéngt, wihrend die bosnischen Muslime Sunniten sind, ist eine religiose Kooperation
und ein groBerer Einflufl auf die Bevolkerung nicht wahrscheinlich. Die mindestens
1.000 sunnitischen Mujahideen, die in Bosnien kidmpften, hatten einen grof3eren Einflul3,
blieben jedoch auch meist aus der bosnischen Gesellschaft ausgegrenzt. Die meisten
kdmpften zuvor in Afghanistan gegen die kommunistische Regierung. Sie sind
mehrheitlich Sunniten und konnten deshalb eine groBere religiose Rolle in Bosnien
spielen, als der Iran.

Insgesamt blieb der Einflufl der islamischen Welt auf Bosnien wihrend des Krieges
begrenzt. Die pro-westliche Orientierung einiger religidser Staaten (Saudi-Arabien) oder
von Léndern mit regionalem Interesse (Tiirkei) verhinderte ein starkes Engagement in
Bosnien. Dem Iran machte neben den eigenen wirtschaftlichen Schwierigkeiten die
innerislamische Bruchlinie zwischen Schiiten und Sunniten ein groBeres Engagement
unmdglich.'®

Romisch-Katholische Kirche

Von allen Beziehungen zwischen Religion und dem kommunistischen Regime
gestalteten sich jene mit der katholischen Kirche am schwierigsten. Grund dieser
Spannungen war die angebliche Kollaboration der Kirche mit dem Ustasa-Staat.
Wihrend des 2. Weltkriegs arbeiteten es zwar Geistliche mit dem faschistischen Regime
zusammen, gleichermallen gab es jedoch auch pro-jugoslawische katholische
Wiirdentrdger. Letztere sahen sich in der Tradition des Bischof Strossmayer (vgl.
Kapitel 2.2.1). In der katholischen Kirche bestand weiterhin einen pro-kroatischen
Fliigel, der jedoch nicht unbedingt die Ustase unterstiitzte. Die umstrittene Leitfigur
dieses Teils der Kirche war der Erzbischof Alojzije Stepinac. Obwohl er dem
,Unabhédngigen Kroatien kritisch gegeniiberstand wurde Stepinac im September 1945

184 Tetsuya Sahara, The Islamic World and the Bosnian Crisis, in: Current History, November 1994, Nr.

586, Jhrg. 93, 386-389. Zur Entwicklung des Islam wihrend des Krieges s. auch Darko Pavici¢,
Nismo ni Turci ni Arapi - mi smo Evropljani [Wir sind weder Tiirken noch Araber - wir sind
Européer], in: Novi Danas, 24.8.1992, 26-28, zitiert nach: Osteuropa, Februar 1993, Jhrg. 43, A97-
A102.

164



verhaftet und der Kollaboration angeklagt. Der eigentliche Grund fiir den Prozel3 gegen
ihn lag jedoch in seiner Kritik der kommunistischen Religionspolitik. So lehnte er einen
von der KP geforderten Bruch mit dem Vatikan ab. Er wurde zu 16 Jahren Arbeitslager
verurteilt. Obwohl er bereits 1951 von Tito entlassen wurde, um die Beziehungen mit
dem Vatikan zu verbessern, blieb seine Rehabilitation ein zentraler Streitpunkt in den
Beziehungen zwischen Kirche und Staat.

Die erste Phase der kommunistischen Herrschaft bis 1953 war auch die schwierigste
Zeit fiir die Kirche. Katholische Schulen und Krankenhduser wurden geschlossen.
Weiterhin durften fast keine katholische Publikationen erscheinen. 1953 garantierte eine
Gesetz liber den rechtlichen Status der Religionsgemeinschaften ein Mindestmall an
Freiheit. Nachdem 1966 der Vatikan und Jugoslawien diplomatische Beziehungen
aufnahmen und die jugoslawische Regierung die freie Religionsausiibung der
katholischen Kirche garantierte, verbesserte sich die Lage der Kirche weiter.'®

Die achtziger Jahre waren von einer Liberalisierung der Beziehungen zwischen Staat
und Kirche gepragt. Zugleich nahm die anti-katholische Propaganda von Seiten
serbischer Nationalisten zu. Im Memorandum der Serbischen Akademie der
Wissenschaft (vgl. Kapitel 3.6.1.) und in serbischen Romanen und wissenschaftlichen
Werken'® wird die Katholische Kirche und der Vatikan als Teil einer anti-serbischen
Verschworung dargestellt. Der Bund der Kommunisten Kroatiens blieb auf einer
orthodoxen kommunistischen Linie und nédherte sich nicht der Kirche an (im Gegensatz
zu den Beziehungen der serbischen KP mit der serbisch-orthodoxen Kirche). Stattdessen
griffen die kroatischen Kommunisten beide Kirchen, die katholische und die serbisch-
orthodoxe Kirche an und bezichtigten sie des ,,Klerikalnationalismus®.

Ende der achtziger Jahre wurden jedoch auch innerhalb der katholischen Kirche
nationalistische Tone laut. So sprach sich der Erzbischof von Zagreb, Franjo Kuhari¢,
fiir das historische und natiirliche Recht der Kroaten auf Souverdnitidt aus. Eine
kroatische Bischofsversammlung in Djakovo wehrte sich 1989 gegen einen angeblichen
psychologischen Terror gegen die Kroaten und setzt sich fiir freie Wahlen und eine
Konfoderalisierung Jugoslawiens ein. Diese politische Linie entsprach weitgehend jener
der sich neu formierenden Parteien in Slowenien und Kroatien. Die Spannungen mit der
serbisch-orthodoxen Kirche verstiarkten sich, nachdem die katholische Kirche die
Albaner im Kosovo unterstiitzte und sich gegen die serbische Unterdriickung aussprach.

Am 10. Februar 1990 jdhrte sich der Todestag des Kardinal Stepinac zum dreilligsten
Mal. Diese Gelegenheit nutzte die Kirche, um ihre Sicht der kommunistischen Staates
neu zu definieren. In einem Artikel der katholischen Zeitung Glas koncilia wurde
Stepinac in Schutz genommen und der Proze durch die Kommunisten verurteilt.
Trotzdem blieb die Kirche mit ihrer Kritik am Bund der Kommunisten bis zu den
Wahlen vorsichtig. Wihrend die hoheren Wiirdentrager der Kirche eine Parteinahme
ablehnten, wurden viele Priester und Monche in der Zeit vor den Wahlen politisch aktiv.
Am Griindungsparteitag der HDZ im Februar 1990 nahmen einige Geistliche teil. Drei
Priester wurden sogar in Amter der Partei gewihlt. Der katholische Charakter der Partei
weckte Sympathien innerhalb der katholischen Hierarchie, die von Tudjman bewul3t
mobilisiert wurden. So nahm er wihrend des Parteitages demonstrativ an einer Messe

185 Ramet, Balkan Babel, 135-147.

18 5. z.B. Vladimir Dedijer, Jasenovac - das jugoslawische Auschwitz und der Vatikan (Freiburg 1988).

165



teil. Einige Priester setzten sich vor den Wahlen auch fiir das Wahlrecht von Exilkroaten
in Deutschland ein (Die HDZ fiihrte spater das Wahlrecht fiir ,,Auslandskroaten* ein).
Nach den Wahlen wurde die Ndhe zwischen der Kirche und der HDZ groBer, so daB die
Bischofe die Wahlergebnisse im April 1990 begriiten. Das neue Parlament begann
auch die neue Sitzungsperiode mit einer Messe in der Kathedrale, an der die meisten
Abgeordneten teilnahmen. Von diesem Zeitpunkt an reagierte die Kirche auf die anti-
katholische Propaganda in Serbien mit dhnlichen Artikeln und Aussagen gegen die
serbisch-orthodoxe Kirche. Ahnlich wie die serbisch-orthodoxe Kirche war sie hin und
her gerissen zwischen dem neuen Nationalismus und dem Versuch einen Krieg zu
verhindern. So protestierte sie gegen Zerstorungen serbisch-orthodoxer Kirchen im
Krieg, hiel zugleich jedoch die Ziele und Politik Franjo Tudjman fiir gut. Der
verstorbene Kardinal Stepinac wurde in Folge 1992 vom kroatischen Parlament
rehabilitiert.'*’

In Bosnien stellten sich die Beziechungen zwischen Kirche und Republiksfiihrung in den
achtziger Jahren schwieriger dar als in Kroatien. Der Bund der Kommunisten war in
Bosnien stets darum bemiiht, die Balance zwischen Nationen aufrecht zu erhalten,
Privilegien oder Besserbehandlung einer Religionsgemeinschaft wurden vermieden.

Ein bedeutendes Ereignis fiir die katholische Kirche in Bosnien war die
,Marienerscheinung® von Medjugorije. Sechs katholische Kinder behaupteten, dal3
ihnen ,,Maria“ in der Nahe diese kleinen Dorfes bei Mostar am 24. Juni 1981 erschienen
ist. Die angeblichen Visionen verursachten einen groflen Pilgerstrom in das Dorf. So
hatten bis 1988 bereits 10 Millionen Pilger Medjugorije besucht. Diese ,,Erscheinungen
standen in engem Zusammenhang mit Versuchen der Franziskaner, die ihren vormals
groBen EinfluB in Bosnien langsam verloren, eine Ubernahme ihrer Pfarrbezirke durch
die katholische Di6zese zu verhindern. Der Vatikan blieb den Erscheinungen gegeniiber
skeptisch, bis heute wurde das ,,Wunder® weder abgelehnt noch anerkannt. Solche
»Wunder* stehen diese ,,Wunder* oft in Zusammenhang mit Krisen und Konflikten. Mit
Sicherheit hat die Marienerscheinung von Medjugorije dazu beigetragen, die Einheit der
Katholiken in der Herzegowina herzustellen und das Selbstbewulitsein der
herzegowinischen Kroaten zu stirken.'®*

Die Spannungen der Kirche zur bosnischen Republiksfiihrung wurden 1987 deutlich, als
in Mostar ein theologisches Institut eingerichtet wurde. Obwohl es in anderen
Republiken vergleichbare Einrichtungen gab, wurde das Institut noch im selben Jahr von
der bosnischen Fiihrung verboten. Die Begriindung waren die Religionsgesetze der
Republik, die keine Erziehungseinrichtungen auBler zur Ausbildung von Geistlichen
zulie. Im Rahmen der Forderalisierung fiel die Kompetenz der Religionen den
Republiken zu. Bosnien  verabschiedete 1977 ein  Gesetz fir die
Religionsgemeinschaften, das strenger als das vorhergehende Bundesgesetz war.'*’

187

Jure Kristo, The Catholic Church in a Time of Crisis, in: Sabrian Petra Ramet, LjubiSa S.
Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered Community
(Boulder, Col./San Francisco/Oxford 1995) 431-450.

'8 Ramet, Balkan Babel, 156 f. Mehr zum Thema Medjugorije und der Bedeutung des ,,Wunders*

siche Mart Bax, Medjugorije‘s Little War; Barbarization in a Bosnian Pilgramage Centre,
unverdffentlichtes Manuskript und Mart Bax, The Saints of Gomila. Ritual and Violence in a
Yugoslav Peasant Community. Ethnologia Europaea, 1992, Nr. 1, Jhrg. 22, 17-31.

189 Ramet, Balkan Babel, 148 f.

166



In dem BewuBtsein Riickdeckung aus Zagreb zu erhalten, wurde die katholische Kirche
nach den Wahlen in Kroatien in Bosnien aktiv. Sie verlangte die Aufhebung des
Verfassungsverbots fiir religiose und nationale Organisationen. Nach der Griindung der
HDZ in Bosnien arbeitete die katholische Kirche eng Partei zusammen, da diese als
einzige nennenswerte Vertretung der Kroaten in Bosnien agierte. Mit Kriegsbeginn
setzte sich die Kirche jedoch vermehrt fiir humanitire Hilfe in Bosnien ein und
versorgte mit ihren Hilfsorganisationen nicht nur Katholiken sondern auch Angehdrige
anderer Konfessionen.'*’

In der katholische Kirche bestanden bis zum 2. Weltkrieg zwei Fliigel der
Nationalbewegung: Die eine Richtung unterstiitzte Jugoslawismus im Sinne
Strossmayers, wihrend der andere Fliigel sich fiir einen exklusiven kroatischen
Nationalismus einsetzte. Ebenso wie der serbische Zentralismus der Zwischenkriegszeit
und der Ustasa-Staat verdriangte der kommunistische Staat durch seine schlechte
Behandlung der katholischen Kirche den pro-jugoslawischen Fliigel. Obwohl die Kirche
nicht geschlossen hinter Tudjman stand oder die kroatische Politik in Bosnien
unterstiitzte, besall der exklusive kroatische Nationalismus die Vorherrschaft in der
Geistlichkeit. Diese enge Verkniipfung von Kirche und Nation erschwerte eine
ausgleichende Rolle der Kirche nach den freien Wahlen 1990."" Dieses Dilemma 146t
sich auch bei der serbisch-orthodoxen Kirche finden.

Serbisch-Orthodoxe Kirche

Starker als bei den anderen Religionen Bosniens und Jugoslawiens ist die serbisch-
orthodoxe Religion mit einer Nation verbunden. Die serbisch-orthodoxe Kirche stand
im Lauf der letzten beiden Jahrhunderte meist hinter den groB3serbischen Bewegungen.
Die Errichtung des Konigreichs Jugoslawien wurde von seiten der Kirche als Erreichung
dieses Zieles gesehen. Trotz einer vergleichbaren Lage unter der kommunistischen
Herrschaft kam es im kommunistischen Jugoslawien es nicht zu einer Anndherung
zwischen der katholischen und der orthodoxen Kirche.

In keinem anderen Land Siidosteuropas wurde die Kirche durch den Weltkrieg so stark
geschwicht, wie die serbisch-orthodoxe Kirche in Jugoslawien. Trotzdem gelang es
dem kommunistischen Staat nicht, die Kirche zu kontrollieren. Sie wurde an den Rand
der Gesellschaft gedringt, konnte dort aber eine durchaus kritische Rolle iibernehmen.
Ekkehart Kraft bezeichnet ihre Linie als ,,loyale Opposition®."”? Das Verhiltnis zum
kommunistischen Staat blieb jedoch gespalten. Einerseits kooperierte sie mit diesem
und unterstiitzte ihn in nationalpolitischen Bereichen, andrerseits gab es einzelne
Reibungen. Die Autokephalie der mazedonisch-orthodoxen Kirche Anfang der

190 Kristo, The Catholic Church in a Time of Crisis, 441, 444 f.

1" Pedro Ramet, From Strossmayer to Stepinac: Croatian National Ideology and Catholicism, in:

Canadian Review of Studies in Nationalism, Spring 1985, Nr. 1, Jhrg. XII, 123-139. Ramet sieht
bereits 1985 die Bedrohung der kommunistischen Herrschaft durch einen neuen kroatischen
Nationalismus gemeinsam mit der katholischen Kirche.

92 Ekkehart Kraft, Kirche und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre: Die Serbisch

Orthodoxe Kirche, in: Stidosteuropa, Nr. 1/1992, Jhrg. 41, 53.

167



sechziger Jahre storte das Verhiltnis.'”®> Nach der angeblichen Marienerscheinung in

Medjugorije in der Herzegowina 1981 verstirkte der Staat seine antikirchliche Politik.
Obwohl das ,,Wunder“ der weinenden Maria nur fiir die katholische Kirche von
Bedeutung war, wurde auch die serbisch-orthodoxe Kirche kritisiert. Der
Prasidiumssekretidr des ZK in Bosnien bezeichnete die serbisch-orthodoxe Kirche als

,Brutstdtten pro-faschistischer Organisationen und Cetnik-Zellen*.'**

Im Gegensatz zur katholischen Kirche und der islamischen Glaubensgemeinde hatte die
serbisch-orthodoxe Kirche Schwierigkeiten, den Bau von neuen Kirchen durchzusetzen.
Ein Zeichen des sich dndernden Klimas war 1984 die Erlaubnis der Behorden, die
Kirche Svetog Sava in Belgrad weiterbauen zu diirfen. Der Baubeginn dieser
monumentalen Kirche lag am Ende der Zwischenkriegszeit, das Gebdude wurde jedoch
bis heute nicht fertiggestellt.

Zur Weihung des Fundaments dieser groBten orthodoxen Kirche des Balkans kamen im
Mai 1985 30.000 Menschen. Weitere 100.000 Menschen nahmen an gleichzeitigen
Gottesdiensten in anderen serbisch-orthodoxen Kirchen teil. In dieser Zeit wurden
Umbauten und Erweiterungen an anderen Kirchen genehmigt. Zugleich durften
Glaubige ungehindert in der Jugendorganisation der KP aktiv sein. Die serbisch-
orthodoxe Kirche iibte verhaltene Kritik an dem fehlenden Schutz der Kirche durch die
Behorden im Kosovo und stieB auf Unterstiitzung der serbischen Medien.'*”

Die serbisch-orthodoxe Kirche in Serbien ist weniger als religiose, sondern vielmehr als
kulturelle Einrichtung zu verstehen. Sie reflektiert die Stimmungen in der serbischen
Gesellschaft. Ein zentrales Motiv im  Selbstverstindnis der serbischen
Nationalbewegung, auch der serbisch-orthodoxen Kirche ist die Opferrolle. Die
vermeintliche Verfolgung durch Albaner im Kosovo ist lediglich die Fortsetzung eines
Geschichtsbildes, das sich seit der Schlacht am Amselfeld durch die serbische
Geschichtsschreibung zieht. Die Kirche spielt in der Erhaltung dieses Motivs eine
zentrale Rolle. Jedoch erst Mitte der achtziger Jahre gelang es der serbisch-orthodoxen
Kirche dieses Geschichtsbild wieder 6ffentlich darzustellen.'*®

Diese Entwicklung hing eng mit der Machtiibernahme MiloSevi¢'s zusammen. Unter
seiner Herrschaft verbesserte sich die Stellung der serbisch-orthodoxen Kirche
dramatisch. Jedoch bereits sein Vorginger, der serbische Parteichef und spitere
serbische Prasident Stamboli¢ hatte sich um eine Anndherung zwischen Staat und
Kirche bemiiht. Dies erfolgte allerdings auf einer bescheideneren Ebene als bei seinem
Nachfolger. Das neue Verhéltnis zwischen Kirche und Staat zeigt sich zum Beispiel bei

195 Autokephlic ist die Unabhingig einer orthodoxen Kirche, hierzu s. Katrin V&Ikl,

Makedonien/Mazedonien in: Michael Weithmann (Hg.) Der ruhelose Balkan (Miinchen 1993) 240-
242.

% Dionisie Ghermani, Orthodoxe Kirchen in Siidosteuropa, Zwischen Anpassung und Auflehnung, in:

Stidosteuropa, Nr. 11-12/1984, Jhrg. 33, 626 f.

Ramet, Balkan Babel, 179; Kraft, Kirche und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre,
55.

195

19 Hierzu s. Jasna Dragovié, Serbian Nationalism in the 19th Century, in: Dialogue, Decembre 1995,

Nr. 16, Jhrg. 4, 42 f.; Sabrina Petra Ramet, The Serbian Church and the Serbian Nation, in: Sabrian
Petra Ramet, Ljubisa S. Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia. Politics, Economic and Culture in a
Shattered Community (Boulder, Col./San Francisco/Oxford 1995) 108 f.

168



den Massenkundgebungen im Sommer 1988, bei denen Bilder von MiloSevi¢ neben
jenen des Patriarchen German getragen wurden. Auf offizieller Ebene begann eine
Kooperation bei der gemeinsamen Gedenkfeier am 600. Jahrestag der Schlacht am
Amselfeld 1989. Im selben Jahr durfte die Zeitung der serbisch-orthodoxen Kirche,
Pravoslavlje, erstmals an Zeitungsstinden verkauft werden. Das orthodoxe
Weihnachtsfest wurde 1990 erstmals seit vier Jahrzehnten in Belgrad o6ffentlich
begangen. Zur gleichen Zeit wurde der Marxismus-Unterricht in den Schulen durch
Religionsunterricht ersetzt. Die Medien lobten zugleich die Rolle der serbisch-
orthodoxen Kirche fiir ihren Dienst an der serbischen Nation.'"’

Starker noch als die kommunistische Regierung stellten sich nationalistische Politiker
aus der Opposition hinter die Kirche (Jovan RaSkovi¢, Radovan Karadzi¢ und Vuk
Draskovi¢). Da sich die Regierung weiterhin weigerte, Weihnachten als offiziellen
Feiertag einzufiihren und die Stellung der serbisch-orthodoxen Kirche im Kosovo mit
Aufhebung der Autonomie nicht wirklich besser wurde, kiihlten die Beziehungen zu
Milosevi¢ ab. 1990 wurde der seit liber dreilig Jahren amtierende Patriarch German
durch Pavle abgelost. Dieser niitzte den grofleren Spielraum der Kirche besser und setzte
sich fiir die Demokratisierung Serbiens ein. Seine Stellungnahme vor den 1. Wahlen im
Dezember 1990 148t sich als Wahlempfehlung fiir die Opposition lesen: ,,Inwieweit die
serbische Nation den selbsterwihlten Protagonisten des bestehenden Regimes Vertrauen
zeigen wird, wird dies ein Zeichen dafiir sein, daB3 sie freiwillig Bolschewismus und
Titoismus als ihr Schicksal annehmen, daf3 sie ein Regime und eine Ideologie gutheilt,
iiber die sich heute die ganze Welt schiamt. In diesem Fall wird sie sowohl in
Jugoslawien wie auch in der ganzen Welt isoliert bleiben.“'”® Neben der
nationalistischen Opposition in Serbien bzw. der SDS, die an der Regierung in Bosnien
beteiligt war, unterstiitzte die serbisch-orthodoxe Kirche den jugoslawischen
Thronfolger Aleksandar Karadjordjevi¢, der in Grof3britannien im Exil lebt.

Mit dem Kriegsausbruch in Kroatien und spéter in Bosnien kam die gespaltene Position
der orthodoxen Kirche deutlich zum Ausdruck. Sie betonte oft die Sinnlosigkeit einer
gewaltsamen Konfliktlosung und bemiihte sich um einen Dialog mit der katholischen
Kirche und der islamischen Glaubensgemeinschaft. Bei einem Treffen mit serbischen
Parteien aus Kroatien, Bosnien und Serbien erinnerten die Kirchenfiihrer die Parteien
daran, daf} die wirklichen Schwierigkeiten auf wirtschaftlicher und nicht auf nationaler
Ebene ldgen. Der Bischof von Nordwestbosnien rief die Bevolkerung auf, die serbischen
Politiker in Bosnien zu ignorieren und nicht in H&user vertriebener Muslime und
Kroaten einzuziehen. Trotz dieser Bemiihungen um Besonnenheit gab die serbisch-
orthodoxe Kirche unterstiitzende Signale an die kriegfiihrenden Nationalisten ab. So
nahm der Bischof Lukijan (Eparchie Osijek-Baranja) Waffensegnungen vor, wiahrend
Patriarch Pavle bei etlichen Gelegenheiten auf die Schuld der Kroaten im 2. Weltkrieg
hinwies und somit indirekt die Verbrechen auf serbischer Seite rechtfertigte.

197 Ramet, Balkan Babel, 179-181; Slobodan Relji¢, Vestina vladanja [Die Kunst des Herrschens], in:

NIN, 8.5.1992, S. 22-24, zitiert nach: Osteuropa, September 1992, Jhrg. 42, A520 und Kraft, Kirche
und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre, 57 f.

198 Zitiert nach: Kraft, Kirche und Politik in Jugoslawien seit dem Ende der 80er Jahre, 63.

169



Insbesondere Patriarch Pavle entfremdete viele moderate Serben durch seine fehlende
Abgrenzung zu extremen Nationalisten (wie Karadzi¢ und Arkan)."”

Als Nationalkirche war sie in den achtziger Jahren ein wichtiger Motor bei der Re-
nationalisierung der Bevolkerung. Die enge Bindung an MiloSevi¢ und spiter an die
SDS in Bosnien brachte sie in ein Dilemma: Thre neue Stirke verdankte sie der Fiihrung,
die den Krieg begonnen hatte. Obwohl die Kirche sich gelegentlich dagegen wehrte, den
Krieg in Bosnien als Religionskrieg zu bezeichnen, konnte sie sich nicht von der
Argumentation der Kriegstreiber loslosen. Sie lie sich zur Rechtfertigung des Krieges
millbrauchen. Zugleich stellte sie sich gegen die gewaltsame Austragung der
Spannungen. In dieser Lage war es unmdglich, zugleich nationalistisch zu sein und nicht
ein Kriegstreiber zu werden.?”

3.4.2. Libanon

Im Libanon sind insgesamt 17 Religionen offiziell anerkannt. Die meisten von ihnen
sind jedoch zahlenméfig zu klein, um eine eigenstindige politische Rolle zu spielen.
Sechs Konfessionen dominieren im Libanon. Die maronitische, die griechisch-
orthodoxe und die griechisch-katholische Kirche sind die gréften christlichen
Konfessionen. Die beiden zuletzt genannten bleiben jedoch weit hinter dem Einflul3 der
Maroniten zuriick. So spielte der maronitische Patriarch eine zentrale Rolle bei der
Schaffung des Grand Liban.

Sunniten, Schiiten und Drusen sind die wichtigsten islamischen Konfessionen. Ihr
politischer Einflu3 blieb lange Zeit hinter jenem der Christen zuriick, da unter ihnen nur
die Drusen eine religiose Hierarchie besal3, die spezifisch libanesisch war. In den ersten
Jahrzehnten des unabhéngigen Libanon bauten Sunniten und Schiiten eine ,,Hohen Rat*
auf, der ihre Interessen vertrat. 1967 spalteten sich die Schiiten ab und bildeten ihren
eigenen Rat. Zugleich nahmen religiose Fiihrer politische Aufgaben direkt und indirekt
wahr. Viele waren Abgeordnete, Parteifiihrer und beeinfluiten das politische Geschehen
durch ihre direkte Teilnahme. Parteien, wie die Kata'ib, benotigten ihre Unterstiitzung,
um als konfessionellen Gruppierung legitimiert zu sein. Weiterhin dienten religidse
Fithrer oftmals als Vermittler in politischen Auseinandersetzungen. Waihrend des
Biirgerkrieges gab es sowohl Kriegstreiber als auch religiose Vertreter, die maBigend
auftraten und den konfessionellen Charakter der Auseinandersetzungen bestritten.
Aufgrund dieses grofBen Einflusses auf den Staat besteht nach wie vor eine
konfessionelles System, das eine Sikularisierung des Staates unmdglich gemacht hat.*’

Maroniten

Die Maroniten dominierten, wie bereits Ofters erwéhnt, das politische System des
Libanon. Die maronitische Kirche niitzte diesen Einfluf3 und iibte grole Macht auf die
Gléaubigen und das gesamte Land aus. Neben zahlreichen Kldstern (liber 60) unterhalt
die Kirche viele Schulen und Kulturzentren, die entscheidend an der Pridgung einer

199 Ebd., 70-74; Stan Markotich, Serbian Orthodox Church Regains a Limited Political Role, in:
Transition, 5.4.1996, Nr. 7, Jhrg. 2, 30-32.

200 Ramet, The Serbian Church and the Serbian Nation, 118 f.

201 Schiller, Der Biirgerkrieg im Libanon, 28, 52 f.

170



maronitisch-libanesischen Identitit teilhaben:>* ,Most important of all, the church
functioned as the ‘collective memory* of the community, continually reinforcing the
community‘s sense of identity.**"* Aufgrund der starken Rolle der Kirche konnten die
Maroniten ihre Identitdt und Einheit erhalten. In der Zeit rascher wirtschaftlicher und
sozialer Verdanderungen entfernten sich die Sunniten und Schiiten wéhrenddessen von
ihren traditionellen Vertretern.”*

Die maronitische Kirche iibernahm stets eine aktive Rolle in der libanesischen Politik.
Hierbei bestanden zwei weitgehend autonome Pole innerhalb der kirchlichen Hierarchie.
Der Patriarch auf der einen und die Monchsorden auf der anderen Seite.

Am einflulreichsten waren die maronitischen Patriarchen nach dem 1. Weltkrieg. So
nahm der damalige Patriarch Hoyek an den Friedensverhandlungen teil und erreichte die
Schaffung des ,,Grand Liban“. Wahrend des 1. Biirgerkrieges 1958 stellte sich der
Patriarch Méouchy gegen Chamoun und trug somit zu dessen Abdankung bei. Die
Patriarchen vor dem Biirgerkrieg waren wichtig bei der Schaffung von Koalitionen und
beeinfluliten diese Politik aus dem Hintergrund. Patriarch Bulus Khureysh wurde kurz
vor Kriegsbeginn gewihlt und bemiihte sich um eine MadBigung nach dessen Ausbruch.
Er stammte aus einer weniger einflulreichen Familie und engagierte sich vor
Kriegsausbruch nur wenig in der Politik. In einem Hirtenbrief im Mérz 1976 fiihrte
Khureysh den Krieg auf den Materialismus und den Verfall der Moral zuriick. Im
weiteren Kriegsverlauf ndherte er sich den Positionen der Front Libanais an und
bezeichnete die Paldstinenser nun als Kriegsursache. Trotzdem blieb er im Verhéltnis zu
den Monchsorden moderat, kritisierte oftmals die FL und forderte einen starken Staat,
der alle Milizen entwaffnen solle. Neben personlichen Griinden wird auch der Druck des
Vatikan auf den Patriarchen diese moderate Linie bedingt haben. Moglicherweise verlor
er deswegen an EinfluB und spielte im politischen Leben der Maroniten eine nur
untergeordnete Rolle.””

Von groflerer Bedeutung als der Patriarch innerhalb der religiosen Hierarchie war der
libanesische Monchsorden (L'Ordre Libanais Maronite bzw. L'Ordre des Moines
Maronites Libanais). Die Monche besalen eine zentrale Rolle innerhalb der
maronitischen Gemeinde, da die Religion (vgl. Kapitel 2.1.2) auf einen Modnch
zuriickgeht und Monche die Triger der maronitischen Konfession wurden. Somit
besallen die Mdnche eine grofere Beliebtheit in der einfachen Bevolkerung als der
Patriarch. Zum intellektuellen Mittelpunkt entwickelte sich die Heilige-Geist Universitét
von Kaslik. Innerhalb der Universitit bildete sich der sogenannte Kaslik-Kreis, der als
Vordenker der Maroniten auftrat. In Veroffentlichungen und einem Memorandum
setzen sie Arabismus und Islam gleich und arbeiten die Organisationsstruktur der Forces
Libanaises aus. Ohne groBere Sympathie fiir Israel zu duBlern greift der Kaslik Kreis
Linke, Paldstinenser und Muslime an. Zudem steht er den Politikern der alten Elite sehr
kritisch gegeniiber, da sie sich nach Meinung dieses Forums nicht genug fiir den Erhalt

22 zur Gliederung der Maronitischen Kirche s. Helga Anschiitz, Paul Harb, Christen im Vorderen

Orient. Kirchen, Urspriinge, Verbreitung. Eine Dokumentation (=Aktueller Informationsdienst
Moderner Orient Sondernr. 10, Hamburg 1985) 59 f.

Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 186.
24 Ebd., 191 f.

205

203

Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 159-163.

171



des Staates eingesetzt haben. Neben diesem Orden gab es noch drei weitere
einfluBBreiche Monchsorden, die alle bis auf einen dem Vatikan direkt unterstellt waren.
Somit entzogen sie sich den ausgleichenden Bemiihungen des Patriarchen.

Die Versammlung der maronitischen und griechisch-katholischen Ordensoberen stellte
sich bereits zu Beginn des Krieges hinter die Kata'ib Partei und engagierte in der Front
Libanais. Der EinfluB der FL ging nicht zuletzt auf die Unterstiitzung durch die
Monchsorden zuriick. Die zentrale Personlichkeit hierbei war der Moénch Sharbal
Qassis, der zugleich den libanesischen Monchsorden leitete und den Ordens innerhalb
der Front Libanais vertrat. Er sprach sich fiir einen ,,reinen Libanon* aus, lehnte das
arabische Element des Staates ab und wollte die Zahl der Paldstinenser im Land
drastisch reduzieren. Diese Haltung stieB unter den maronitischen Parteien auf
Unterstiitzung, insbesondere innerhalb der Front Libanais und der Kata'ib. Bei
maronitischen Gesprachsrunden wurde dementsprechend Qassis dem Patriarchen
vorgezogen.’” Noch radikaler als die Kata'ib forderte der Orden eine
Konfoderalisierung des Libanon oder notfalls sogar eine Teilung des Landes.

Der Orden besal3 einen gro3en Anteil am landwirtschaftlich nutzbaren Land im Libanon.
Dieser GroBgrundbesitz ermoglichte den wirtschaftlichen Wohlstand der Moénche und
sicherte ihren wirtschaftlichen EinfluB. So finanzierte und ernihrte der Orden die FL
und andere christliche Milizen. Nachdem jedoch bekannt wurde, dal Waffen und
Munition in Kldstern gelagert wurden, muBlte sich Qassis zuriickziehen. Sein Nachfolger
Bulus Na'aman war jedoch nicht weniger militant.*’’

Griechisch-Orthodoxe Kirche

Die griechisch-orthodoxe Kirche ist die zweitgroflte christliche Gemeinde im Libanon.
Mit weniger als einer halben Millionen Glaubigen liegt sie allerdings weit hinter den
Maroniten zuriick. Der Patriarch von Antiochia mit Sitz in Damakus fiihrt diese
autokephale orthodoxe Gemeinde.””® Der politische EinfluB der griechisch-orthodoxen
Kirche ist entsprechend geringer als jener der Maroniten. Der Grund hierfiir liegt auch in
der Struktur der Religion. Griechisch-orthodoxe Gemeinden finden sich im gesamten
Ostliche Mittelmeerraum und besitzen deshalb keine Organisation, die nur auf den
Libanon ausgerichtet ist. Ihre Lage &hnelt deshalb jener der Sunniten, die auch
iiberregional verankert sind. Demzufolge finden sich die meisten griechisch-orthodoxen
Libanesen in den Stddten. Lediglich slidlich von Tripoli liegen einige griechisch-
orthodoxe Dorfer. Im Gegensatz zu den Maroniten baute die griechisch-orthodoxe
Kirche nie enge Beziehungen mit dem Westen auf. Der Schwerpunkt war Byzanz, doch
bereits vor dessen Fall waren sie eng mit den muslimischen Herrschern verbiindet. Sie
kdampfte zum Beispiel gegen die Kreuzziige und erreichten hohe Posten in den
muslimischen Verwaltungen. Die griechisch-orthodoxe Hierarchie besitzt einen groflen

206 Bei einem dieser Gesprichsrunden forderte der Monchsorden die Dezentralisierung des Libanon in

moglichst Homogene Einheiten. s. The Lebanon of tomorrow: rightist visions, in: The Middle East,
April 1977, Nr. 30, 30.

207 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 147-158; Rabinovich, The War for Lebanon, 68-69. Zu
den Auswirkung des Krieges auf die Maronitischen Kirche s. die Beitrdge zum International
Maronite  Congress  (Los  Angeles, CA.  23-26.6.1994), http://www.primenet.com
/~maronet/ga_papers/.

208 ur Gliederung der orthodoxen Kirche s. Anschiitz, Harb, Christen im Vorderen Orient, 109.

172



EinfluB3 auf die Gldubigen. Bischofswahlen sind bedeutsame Ereignisse der Gemeinde.
Insgesamt verhielt sich die Kirche meist méiBigend und war um einen Ausgleich und
Kompromif} zwischen den Konfessionen bemiiht.”*

Die orthodoxe Gemeinde ist politischen zwischen Anhidngern der Maroniten und
progressiven Parteien gespalten. So dominieren Orthodoxe die radikale Syrische
Volkspartei, wihrend andere sich der Kata'ib-Partei anschlossen. Ein orthodoxer Syrer,
Michel Aflaq, griindete zudem die Baath-Partei, die unter den libansischen Orthodoxen
viele Anhénger fand.*'’

Katholische Kirchen

Im Libanon gibt es ein griechisch-katholische und rémisch-katholische Kirche. Die
griechisch-katholische Kirche ist die fiinftgrofte Konfession des Libanon. Thr politischer
EinfluB blieb jedoch geringer, als jener der zahlenméfBig unterlegenen Drusen. Sie
wandte sich 1724 von der Orthodoxie ab und ordneten sich dem Vatikan unter, ohne
jedoch den Ritus der Kirche zu dndern. Thre Mitglieder leben meist in den Stadten und
immigrierten aus anderen arabische Léndern, um unter der maronitischen Dominanz
Schutz zu finden. Die griechisch-katholische Gemeinde ist die wohlhabendste Gruppe
im Libanon. Sie stehen den Maroniten religids, wie politisch, am nichsten.”"!

Neben den griechisch-katholischen Christen gibt es romisch-katholische Christen
(Lateiner). Sie habe den Ritus der katholischen Kirche iibernommen, unterscheiden sich
in ihrer Rolle kaum von den griechisch-katholischen Christen. Politisch sind sie nicht
einheitlich organisiert und besitzen, anders als die Maroniten, keine engen Kontakte
zum Vatikan. Die romisch-katholischen Kirche fiihrt die bedeutsame Jesuitenuniversitit
St. Joseph in Beirut, durch die sie EinfluB auf das Ausbildungssystem hat.*'?

Sunniten

Im Gegensatz zu den anderen grof3eren Religionsgemeinschaften im Libanon stellen die
Sunniten in der Region des Nahen Ostens eine Mehrheit dar. Nur im Libanon, im Iran,
in Israel und im Irak befinden sich Sunniten in der Minderheit.*"? Die meisten
libanesischen Sunniten leben an der Kiiste in den drei groften Stddten des Libanon
(Beirut, Saida und Tripoli). Bis zum Ende des Osmanischen Reiches dominierten sie
diese Regionen, die nicht zum autonomen Mont Liban gehorten. Aufgrund der
regionalen Bedeutung des sunnitischen Islam waren die Sunniten nie so verschlossen,
wie die anderen groflen Konfessionen des Libanon. Der Kontakt mit Sunniten au3erhalb
des Libanon bestand iiber die Staatsgriindung hinaus fort. Obwohl die Sunniten in der
osmanischen Zeit einer liberregional ausgerichteten Religion angehorten, besallen sie
eine lokale Hierarchie. Der Mufti, das Oberhaupt der Sunniten im Libanon, erhielt unter
der franzosischen Verwaltung den Titel GroBmufti. Thm unterstanden zwei Mulftis in

2% Helena Cobban, The making of modern Lebanon (London 1985) 27 f.

210 Anschiitz, Harb, Christen im Vorderen Orient, 112-115.

21 Cobban, The making of modern Lebanon, 28 f.

212 Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 174.

23 Im Irak gibt es arabische und kurdische Sunniten, so daB die schiitischen Araber eine Mehrheit

gegeniiber den beiden Gruppen getrennt darstellen. Es fehlen weiterhin ganau Volkszédhlungen, ein
weitverbreitetes Problem des Nahen Ostens.

173



Saida und Tripoli. Aufgabe der Geistlichen war die Uberwachung der religidsen
Aktivitdten. Sunnitische Juristen {ibernahmen die Kontrolle {iber das Erb- und Eherecht
der Sunniten (und bis 1967 auch der Schiiten). Im Unterschied zu anderen Konfessionen
besall die religiose Hierarchie der Sunniten nie einen vergleichbar gro3en Einflufl auf
die Politik.*"*

Wihrend des Krieges bemiihten sich die religiose Hierarchie der Sunniten um einen
Ausgleich zwischen den Biirgerkriegsparteien. Der GroBmufti Sheikh Hasan Khaled
sprach sich fiir eine Reform des Systems gemill den Forderungen der Nationalen Front
aus. Eine gewaltsame Anderung des Systems lehnte er jedoch ab. Im Dezember 1975
berief er eine Versammlung ein, an der sunnitische Politiker, Vertreter der anderen
islamischen Konfessionen (Schiiten und Drusen) sowie Jassir Arafat teilnahmen. Die
Konferenz unterstiitzte Syrien und stellte sich zugleich gegen radikale Reformer auf
muslimischer Seite. Die Versammlung kann als der Versuch eines Biindnisses von
religioser Hierarchie und konservativen politischen Elite gewertet wird. Die religidse
Hierarchie verlor jedoch im Verlauf des Biirgerkrieges an EinfluB.?

Schiiten

Die schiitische Glaubensrichtung bildet innerhalb des Islam eine Minderheit. Sie umfaft
nur in vier Staaten eine groflere Bevolkerungsgruppe: Iran, Irak, Bahrain und Libanon.
Persien bzw. der Iran war stets das religiosese Zentrum fiir die schiitische Gemeinde des
Libanon. Die Stellung der Schiiten wurde durch die konfliktreichen Beziehungen
zwischen Persien und dem Osmanischen Reich verschlechtert. Die Sfaviden Dynastie
erhob die schiitische Glaubensrichtung des Islam im 17. Jahrhundert zur persischen
Staatsreligion.

Die Schiiten im Libanon fiihrten lange Zeit ein Randdasein. Bis zur Errichtung des
Mandatsgebiets lebten sie an der Peripherie der Provinz Syrien im Osmanischen Reich
(Bekaa und Jabal Amil). Sie lebten in Dorfern und blieben somit vom kulturellen Leben
abgeschnitten. Bis zum Ende des osmanischen Reiches hatten die Schiiten des Libanon
kaum Kontakt mit den westlichen Kolonialméchten. Die Abgeschlossenheit dnderte sich
zwangsldufig mit der Schaffung des GroB3-Libanon 1920. Wie erwihnt, unterstiitzten die
Schiiten nicht die weitgehend sunnitische Forderung nach einem Panarabischen Staat.
Zugleich besaBlen sie im Gegensatz zu den Maroniten keinen Bezug zu dem autonomen
Libanon. Obwohl sie die drittgroBte Konfessionsgruppe im Libanon der
Zwischenkriegszeit bildeten, blieb ihre Rolle weit hinter jener der Drusen zuriick. Fouad
Ajami fiihrt dies auf die Ablehnung von Politik zuriick: ,,The Shia carried into the new
Lebanese republic age-old attitudes of aversion to the world of politics.«*'®

Bis zum Ende der fiinfziger Jahre blieb die politische Partizipation der Schiiten gering.
Die grofite Bedeutung besallen einige wenige semi-feudale schiitische Familien. Durch
das Anwachsen der schiitischen Bevolkerung, eine starke Abwanderung in die Stidte
und verbesserte Erziechungsmoglichkeiten wuchs das konfessionelle BewuBtsein der
Schiiten. Vor Ende des 2. Weltkrieges hatten Schiiten einen sehr geringen Anteil an der
libanesischen Emigration. Spéter emigrierte eine grofle Zahl als Héndler nach

214 Cobban, The making of modern Lebanon, 24-26.

215 Rabinovich, The War for Lebanon, 84.

216 Ajami, Lebanon and its Inheritors, 781.

174



Westafrika. Die Uberweisungen an die Zuriickgeblicben trugen zur Bildung eines
geringen Wohlstandes bei.

Der Aufstieg der libanesischen Schiiten ist eng mit Sayyid Musa as-Sadr verbunden.
Dieser iranische Kleriker libanesischen Ursprungs kam 1959 aus dem Iran in den
Libanon. Sadr gelang es 1967 eine staatliche Anerkennung der Schiiten als
gleichberechtigte islamische Konfession neben Sunniten und Drusen zu erreichen. Aus
der Schicht von neuem Mittelstand und Beamten versuchte Sadr eine Koalition zu
formen, die sich von den alten feudalen Herrschaftsstrukturen abhob und zugleich nicht
den linken Parteien nahestand. Seine Arbeit als Mufti, ein Richter in religiosen
Angelegenheit in Tyre, erschwerten eine Kooperation mit den sékularen und oftmals
anti-religiosen Parteien der Linken. Da die linken Parteien mit der PLO
zusammenarbeiteten, wurden die Beziehungen weiter erschwert: ,Musa al Sadr
straddled the fence. There was no easy choice for him, or for his community. The
program of the Maronites was too brittle for him to embrace; that of the Palestinians too
reckless. The Palestinian domination was, for the most part, in Shia land.*"”

Das neue SelbstbewuBtsein der Schiiten wurde noch von der maronitischen Elite
begriifit. Sie erhoffte sich hierdurch eine Schwichung der Sunniten und Verbiindete bei
der Entmachtung der Paldstinenser. Sadr forderte den kdmpferischen Aspekt der
Schiiten und wollte sie aus der Phase des ,,Quietism* herausholen. Das Programm von
Sadr 146t sich kaum definieren. Seine Linie pendelte zwischen einem moderaten
Reformer und einem panislamischen Revolutiondr. Da er bereits 1978 in Libyen
,verschwand®“ kam er nicht in Kontakt mit dem islamischen Regime im Iran. Vor
seinem ,,Verschwinden* ging bereits der EinfluB Sadr's und moderater schiitischer
Politiker zuriick. Grund hierfiir war das Zogern von Sadr bei bewaffneten
Konfrontationen mit maronitischen Milizen im Biirgerkrieg. Viele Schiiten warfen ihm
daraﬁghin Kollaboration mit der Kata'ib und anderen maronitischen Kriegsparteien
VOr.

Das Verhiltnis zu den Paldstinensern verschlechterte sich kurz vor und mit Ausbruch
des Krieges. Die weitgehende Autonomie der Paldstinenser beraubte die Schiiten der
Kontrolle tiber ihr Land. Die Repressionen Israels gegen die PLO trafen die Schiiten
gleichermallen, so dal sich die Schiiten in ihrer Heimat von zwei Seiten her bedroht
fiihlten.

Die israelische Invasion 1982 brachte bedeutende Verdnderungen unter der schiitischen
Bevolkerung mit sich. Zuvor war das vorrangige Ziel der Schiiten, verkdrpert durch die
Amal, eine Stirkung ihrer Position im politischen System und eine Verbesserung der
wirtschaftlichen Lage. Zuerst wurden die israelischen Besatzungstruppen noch von der
schiitischen Bevolkerung begriifit, da eine Verbesserung gegeniiber der vorherigen PLO-
Dominanz im Siidlibanon erwartet wurde. Die riicksichtslose Herrschaft und das
fehlende Verstindnis Israels gegeniiber den Schiiten brachte diese gegen Israel auf.
Thomas Friedman schildert ein besonders bedeutsames Ereignis am 16. Oktober 1983.

217 Ebd., 784.

218 7Zur Rolle Sadrs im Biirgerkrieg und seinem Verschwinden s. Raphael Calis, The Shiite Pimpernel,

in: The Middle East, November 1978, Nr. 49, 52-58.

175



An diesem Tag begingen die Schiiten in An-Nabathiya im Siidlibanon das hochste
religiose Fest, Aschura, als ein israelischer Militirkonvoi durch die StraBen zog:*"

,In the middle of the Ashura services, an Israeli military convy tried to drive
through Nabatiya, honking horns for people to get out of the way. It was the
equivalent of someone turning on a ghetto blaster in a synagogue on Yom
Kippur, the Jewish Day of Atonement.

The Shiites saw the Israeli intrusion as a crude violation of their most sacred
moment, and they immedeatly began pelting the Israeli convoy with stones
and bottles, even overturning some of the vehicles. The Israeli soldiers
panicked and opened fire on the crowd...«**

Am Tag danach verdffentlichte Muhammad Mahdi Shams EI Din, ein fiihrender
Geistlicher und stellvertretender Vorsitzender des ,,Hohen schiitischen Rates® eine
fatwa, eine bindende religiose Meinung, die zu zivilem Ungehorsam und Widerstand
gegen die israelische Besatzung aufrief. Als Isracl nach einem Anschlag auf das
israelische Hauptquartier in Tyre den Verkehr zwischen Beirut und dem Siiden
blockierte, brach die Wirtschaft des Siidlibanon zusammen. Dies beendete die letzte
Gelegenheit zu einer Kooperation zwischen Schiiten und Isracl.**' Der Konflikt
verschirfte sich noch zusitzlich durch die Intensivierung der Religiositit, die im
Gefolge der islamischen Revolution 1979 im Iran eintrat (vgl. Kapitel. 3.2.2.).

Drusen

Insgesamt leben etwa 600.000 Drusen im Libanon, in Israel und in Syrien. Etwa die
Hilfte alle Drusen leben im Libanon. Es gibt ein Oberhaupt (Shaykh al-'Aql) und jeweils
Fiihrer (Ra'is) von Untereinheiten der Drusen. Im Libanon leben zwei Gruppen die von
der Jumblat und der Yazbaki Familie gefiihrt werden. Die Drusen leben sehr
zuriickgezogen in den Gebirgsgegenden des siidlichen Libanon (Chouf, Hasbayya).?

Ahnlich wie unter den Schiiten kam es seit den fiinfziger Jahren zu einer Erneuerung der
Konfession und zu einer Teilnahme am politischen Leben. Diese Verdnderungen
wurden durch einen sozialen Wandel der drusischen Gemeinde verursacht. Durch die
Urbanisierung des Libanon, der auch die Drusen betraf, erodierten die traditionellen
Loyalitdtsverhiltnisse zur weltlichen und religiosen Fiihrerschaft. Zugleich énderte sich
die Rolle der Drusen im Staatswesen, dem sie angehorten. Im Osmanischen Reich waren
sie in der Defensive, da ihr Glauben als Ketzertums gesehen wurde. Im libanesischen
Staat hingegen wurden sie anerkannt und ihre Rechte waren abgesichert. Institutionell
waren die Drusen geschlossener als die anderen Konfessionen des Libanon. Die
religiose Fiihrung war weitgehend mit der weltlichen Elite identisch. Anders als bei den
meisten anderen Konfession gab es eine anerkannte Fiihrung des Glaubens (im
Gegensatz zu den Sunniten) bzw. befand sich diese im Land selber.

219 Rieck, Die Schiiten und der Kampf um den Libanon, 462-511.

220 Thomas Friedman, From Beirut to Jerusalem, One Man's Middle Eastern Odyssey (London 1990)

179 1.

21 Ajami, Lebanon and its Inheritors, 788.

22 zum Glauben der Drusen und deren Verbreitung s. Najib Alamuddin, Turmoil. The Druzes, Lebanon

and the Arab-Israeli Conflict (London 1993) 1-17, 57-74

176



Drusen, die emigriert waren, 16sten den Modernisierungsschub aus, da sie stirker mit
anderen Weltanschauungen konfrontiert waren. Sie stellten Fragen nach der Integration
in die Gesellschaft, Ubertritten, Ehen mit Nicht-Drusen und fiihrten somit eine Offnung
der Religion herbei.

Ein bedeutender Reformer, an-Najjar, veroffentlichte 1965 erstmals die
Glaubensgrundlage des Drusentums. Dieser Verdffentlichung folgten korrigierende
Schriften konservativer Drusen, doch die Geheimhaltung des Glaubens wurde
gebrochen. Die Trennung in ,,Wissende® und ,,Unwissende* wurde in Frage gestellt.
Neben Najjar gilt Kamal Joumblatt als der wichtigste Reformer des Drusentums.

Der Biirgerkrieg hatte zwei Auswirkungen auf die inner-drusische Reformdebatte. Auf
der politischen Ebene stéirkte sich der Einflul Jumblats weiter und zugleich traten die
religiosen Diskussionen in den Hintergrund, da die Konfession im Krieg moglichst
geschlossen auftreten wollte. Auf der zweiten Ebene wurden die Reformkrifte innerhalb
der Drusen durch den Tod von Jumblat und Najjar geschwicht.**

Als Reaktion auf die Reformversuche im Drusentum kam es zu einer Ablehnung der
Politik als grundsitzlich ,,schmutzig”. Eine dhnliche konservative Stromung 148t sich
unter Schiiten finden. Die Anspriiche der Reformkréfte beider Glaubensrichtungen an
den libanesischen Staat &dhnelten sich: ,,So sind es neben den Schiiten des
verschwundenen Imam Musa as-Sadr gerade die Drusen, die ...jede Regierung oder
Machtgruppe hartnickigst bedrdngen und an ihre verfassungsméfige Verpflichtung
erinnern, der Konfession zu geben, was ihr anerkanntermal3en zukomme.“*** Neben der
Verankerung der konfessionellen Rechte sind die Drusen stark an einer Erhaltung und
Starkung des Libanon interessiert. Es ist kein Zufall, daBl die stdrkste politische
Interessenvertretung der Drusen, die Progressive Sozialistische Partei von Kamal
Joumblatt, eine nicht-konfessionelle Partei ist, die sich fiir einen integralen arabischen
Libanon einsetzt. Das Programm der Partei weicht jedoch von der Meinung vieler
Drusen ab. So war die Mehrheit der Drusen Anfang der siebziger Jahre nach
Einschitzung von Werner Schmucker fiir die Erhaltung des konfessionellen Systems.
Der Grund hierfiir ist offensichtlich: Die geringer Anzahl der Drusen stellt die Gefahr
einer Marginalisierung im Falle einer entkonfessionalisierten Republik dar.”*> Joumblatt
diirfte hingegen den Schutz der Drusen als Teil seiner linken Partei gesehen haben, die
bei Wahlen in einem entkonfessionalisierten Libanon einen groflen Anteil der Stimmen
erzielte.

Andere Konfessionen

Neben den sechs groBeren Konfessionen gibt es eine Vielzahl von {iberwiegend
christlichen Minderheiten. Zu den christliche Gruppen zdhlen orthodoxe, katholische
und protestantische Armenier, Jakobiner (oder syrisch-Orthodoxe), Syrisch-katholische
Christen, Nestroyaner und Protestanten. Neben den christlichen Minderheiten gibt es
einige alawitische und jiidische Libanesen, sowie Ismailiten. Von all diesen kleineren
Konfessionen sind die beiden armenischen Konfessionen am EinfluBreichsten.

23 Werner Schmucker, Krise und Erneuerung im libanesischen Drusentum (=Studien zum

Minderheitenproblem im Islam 3, Bonn 1979) 5-13.
24 Ebd., 220.
% Ebd., 229 f.

177



Die Armenier stellen nicht nur drei eigene Religionen (armenisch-katholisch,
armenisch-orthodox und armenisch-evangelisch), sondern auch die grofite ethnische
Minderheit im Libanon. Nach Schitzungen lebten zu Beginn des Krieges zwischen
100.000 und 250.000 Armenier im Libanon. Sie gelangten nach den tiirkischen
Massakern 1915 in die Region des Libanon. Sie wurden durch Privilegien von
Frankreich gezielt angelockt, um die christliche Dominanz abzusichern. So erhielten sie
im Gegensatz zu den meisten spéteren Fliichtlingen die libanesische Staatsbiirgerschatft.
Die meisten Armenier wohnen in Nordbeirut, Tripoli und in Anjar, an der libanesisch-
syrischen Grenze. Die Gemeinde ist sehr geschlossen und Armenisch ist nach wie vor
die dominante Sprache. Deshalb blieben die meisten Armenier aus dem politischen
Leben des Libanon ausgeschlossen. Wéhrend des Biirgerkrieges spielten sie keine
eigenstdndige Rolle. Die politischen Ziele der Parteien und Religionen sind grofteils auf
Armenien und nicht den Libanon bezogen. Zwischen 80 und 90 % aller Armenier im
Libanon vor Kriegsausbruch waren orthodox, 7-15 % katholisch und 3-5 %
protestantisch. Nordlich von Beirut in Antelias befindet sich das Katholikat der
armenisch-orthodoxen Kirche, das fiir Libanon und die Nachbarlinder zustéindig ist.?°

Die Protestanten bildeten sich als religiose Gruppe in Folge der amerikanischen und
britischen Missionen im 19. Jahrhundert. Obwohl ihre Zahl verschwindend gering ist,
sicherte ihnen der Schutz durch die USA eine iiberproportionale Rolle. So war im
Parlament meist ein Sitz fiir einen Protestanten reserviert.””” Weiterhin ist die American
University in Beirut (AUB) ein Griindung protestantischer Missionare, was den Einfluf3
dieser Religionsgemeinschaft im Libanon zweifelsohne erhoht.

3.4.3. Zusammenfassung

Obwohl die Rolle der Religionszugehorigkeit in den Jahren vor und wéhrend der
Biirgerkriege im Libanon und in Bosnien stets zugenommen hat, blieb die Religiositét
entweder ohne groflere Bedeutung oder nahm (im Libanon) sogar ab. So ergab eine
Studie im Libanon 1972, dall nur zwischen 2 und 5 % der Bevolkerung unter Dreiflig
regelmiBig die Kirche oder die Moschee besuchten.”?® Die zentrale Rolle der Religion
war somit nicht ldnger die individuelle Glaubensfrage. Durch Modernisierung der
letzten Jahre hat die Funktion der Religion sogar abgenommen. Sie diente in Bosnien
und im Libanon in erster Linie zur ideologischen und kommunalen Mobilisierung. Die
Rolle der Religion kann im Libanon mit einem Wappen und einer Riistung verglichen
werden:

»As emblem, because one‘s confessional identity has become the most
viable medium for asserting one‘s presence and securing vital needs and
benefits. Without it, one is, literally, rootless, nameless, and voiceless. One
is not heard or recognized unless one‘s confessional allegiance is disclosed
first. ... As armour, because it has become one‘s shield against real or
imagined threats. The more vulnerable the emblem, the thicker the armour.

226 Cobban, The making of modern Lebanon, 28-29; Kuderna, Christliche Gruppen im Libanon, 315-

323.

zur Lage der Protestanten im Libanon s. Anschiitz, Harb, Christen im Vorderen Orient, 147-150.

228 Zitiert nach: Nawaf Salam, Les communautés religieuses au Liban, in: Social Compass, Nr. 4/1988,

Jhrg. XXXV, 459.

178



Conversely, the thicker the armour, the more vulnerable and paranoiac other
I 229
communities become.

Diese Metapher kann gleichermaflen auch auf Bosnien angewandt werden. Die Rolle der
religiosen Hierarchien im Konflikt reflektiert die gespaltene Rolle von Religion im
Krieg und bei der nationalen bzw. konfessionellen Mobilisierung. So bemiihten sich fast
alle religiosen Fiihrer, vom Patriarchen der serbisch-orthodoxen Kirche, bis zum
Oberhaupt des Schiitischen Rates um eine Vermittlung und Entscharfung der
Spannungen. Zugleich gelang es ihnen nicht, auf Distanz zu den radikalen Kréfte ihrer
Nation oder Konfession zu gehen, da diese zumindest rhetorisch die groften
Unterstiitzter der Religion waren. Diese Nédhe raubte den religiosen Fiihrern die
Glaubwiirdigkeit bei den anderen Nationen oder Konfessionen, die ndtig gewesen wire,
eine  Vermittlung auf religioser Ebene zu unternehmen. Bei zahlreichen
Religionsgemeinschaften in Bosnien und im Libanon finden sich zudem Vertreter einer
radikaleren Linie in den unteren Rangen. Neben den maronitischen Monchen und
islamischen Geistlichen im Libanon habe auch in Bosnien Vertreter aller drei grof3er
Religion oftmals die Kriegstreiber direkt unterstiitzt oder waren sogar neben ihrer
religiosen Funktion zugleich Kriegspartei.

Dieser enge Verbindung von religidser Hierarchie und Kriegsparteien ging nicht auf die
Religionsvertreter zuriick. Meist wurden die jeweiligen religiosen Fiihrer zur
Legitimationssteigerung von radikalen Politikern mi3braucht. Erst wenn die Religion
nicht nur formal, sondern auch de facto vom politischen System getrennt ist, wird die
Gefahr des Millbrauchs von Religion fiir politische Zwecke reduziert. Durch eine
konfessionell bzw. national aufgegliederte Parteienlandschaft verstéarkt sich jedoch der
EinfluB der Religion auf politische Themen und somit auch die Gefahr der
Manipulation.

229 Khalaf, Denoeux, Urban Networks and Political Conflict, 196.

179



Islamische bosnisch-muslimische Nation

|
\
\
« Umma
N

Bosnien

Islamische Umma

schiitische
Identitét
(mit Iran)

Libanon

Graphik 1: Uberlappende Loyalititverhiltnisse zwischen nationaler Identitit und Religion

Der Islam stellt im Zusammenhang mit nationale und staatlicher Identitdt ein besonderes
Problem dar, dafl hier nur kurz erwdhnt werden kann. Islamischen Erneuerer (z.B.
Sayyid Qutb), die seit etwa hundert Jahren versuchen den Islam als allumfassende
Religion zu definieren, sehen in Nationalismus ein Bedrohung fiir den Islam.
Nationalismus bzw. Ethnizitdt werden als Spalter der gesamten islamischen Gemeinde
(Umma) gesehen. In Bosnien hat dieser Gegensatz Spannungen zwischen bosnisch-
muslimischer nationaler Identitdt und islamischen Glauben geschaffen. So steht das
definierende Merkmal der Muslime in Bosnien im Widerspruch zum Konzept der
Nation. Dieser Konflikt hat dazu beigetragen, die nationale Identitdtsfindung der
bosnischen Muslime zu erschweren. Im Libanon bestand nie eine derartige
Ubereinstimmung von Nation und Islam. Im Gegensatz zu Bosnien finden sich im
Libanon drei groBere islamische Gemeinden, von denen zumindest eine, die Drusen,
proto-nationale Struktur gefunden haben. Die Unterschiede zwischen Schiiten und
Sunniten machen das Konzept einer einheitlichen Umma unrealistisch. Zudem
iiberschneiden verschiedene nationale Konzepte den islamischen Glauben. Weder
libanesischer, noch groBsyrischer oder pan-arabischer Nationalismus decken sich mit
dem Islam. Somit haben die islamischen Religionsgemeinschaften in Bosnien und im

180



Libanon die Schwierigkeit mit konkurrierenden und tiberlappenden Loyalitdten. Diesen
Loyalitidten lassen sich im Libanon noch Stammesinteressen nach Grof3familien
hinzufiigen.”**

3.5. Medien

Die Medien spielen bei der Vorbereitung eines jeden Krieges eine grofle Rolle. Wahrend
die Medien im Libanon unter dem Einfluf3 von Parteien und anderen Landern standen,
filhrte die kommunistische Herrschaft in Jugoslawien zu einer staatlichen Kontrolle {iber
die Medien. Diese Kontrolle lockerte sich jedoch mit dem Zerfall staatlicher Autoritét
und verlagerte sich auf die nationalen Parteien und Regierungen. Die Medien in Bosnien
erhielten wihrend des Krieges grole Aufmerksamkeit. So wurde Oslobodjenje, eine
Tageszeitung aus Sarajevo, aufgrund ihres kontinuierlichen Erscheinen wihrend der
Belagerung der Stadt mit vielen internationalen Preisen ausgezeichnet. Der Einfluf3 der
Medien als Propagandisten der Herrschenden wurde bisher wenig untersucht. Die
Medien im Libanon wurden bisher nur selten Gegenstand wissenschaftlicher Arbeiten.
Dies erstaunt deshalb, weil Mitte der achtziger Jahre in diesem kleinen Land mehr als 30
Fernsehsender bestanden, wohl die hochste Zahl an Sendern pro Einwohner in der Welt
zu diesem Zeitpunkt. Fast alle Fernsehstationen waren Sprachrohre der jeweiligen
Milizen.

3.5.1. Bosnien-Herzegowina

Die Medien vor den Mehrparteienwahlen 1990

Bei einer Analyse der Medien in Bezug auf Bosnien miissen neben den bosnischen
Veroffentlichungen auch die Medien in den beiden Nachbarrepubliken Kroatien und
Serbien betrachtet werden. In Bosnien, wie in ganz Jugoslawien, standen die Medien
unter der Kontrolle des Bundes der Kommunisten. Somit waren die Zeitungen, sowie
TV und Radio viel stirker politisiert und auch manipuliert, als in einem demokratischen
Land.

Im kommunistischen Jugoslawien gab es zwar offiziell keine Zensurbehorde, doch
wurden die Medien zensiert. So mufiten zwei Exemplare der Druckfahnen an die
Staatsanwaltschaft geliefert werden. Die jeweiligen Republikbehorden, wie auch der
Bundesstaat, konnten eine Ausgabe verbieten. Dementsprechend konnte eine Zeitung in
einer Republik beschlagnahmt, in einer anderen Republik jedoch offen verkauft werden.
Die Foderalisierung seit Mitte der siebziger Jahre fragmentierte die Medienlandschatft.
Zunehmend vertraten die Medien nationale Positionen bzw. die Interessen der
kommunistischen Partei auf Repbuliksebene. Mit der Nationalisierung des BdK
Serbiens durch Slobodan MiloSevi¢ seit 1986/87 spielten die Medien eine neue Rolle.
So wurde das serbische Politika-Verlagshaus schon bald nach Beginn der
Machtiibernahme von Milogevi¢ unter dessen Kontrolle gebracht.>

Die Oslobodjenje-Gruppe in Bosnien kontrollierte neben zwei Tageszeitungen 15
Wochenzeitungen und vier Zeitschriften. Ahnlich wie die KP Bosniens war die Gruppe
bis zum Ende der Einparteienherrschaft orthodox pro-jugoslawisch. Diese Tendenz

20 7um Verhiltnis von Islam und Nationalismus und Ethniziit s. Dale F. Eickelmann, James Piscatori,

Muslim Politics (Princeton, N.J. 1996) 99-107.
21 Ramet, Balkan Babel, 63-69.

181



setzte sich nach den Wahlen fort, so dal die Tageszeitung Oslobodjenje (Auflage 1990:
47.690) 1991 zum Beispiel die Unabhingigkeitserklirung Slowenien noch verurteilte.>

Unter den serbischen Printmedien dominierte die Politika-Gruppe. Sie gibt Politika
(Auflage 1990: 184.551) und Politika ekspres (Auflage 1990: 198.790) heraus, die auf
Regierungslinie liegen. Die dritte grole Tageszeitung ist Vecernje novosti. Auch sie
folgt der Regierung.”* Die einzige unabhéngige Tageszeitung seit Anfang der neunziger
Jahre ist Borba (Kampf), die urspriinglich die Parteizeitung des Bundes der
Kommunisten war. Da sie der Bundespartei unterstand, konnte sie nach deren Ende eine
relative Unabhédngigkeit erreichen. Ende 1994 wurde Borba wieder unter staatliche
Kontrolle gebracht. Seitdem erscheinen zwei verschiedene Versionen von Borba.
Einerseits die offizielle Ausgabe und die semi-legale Nasa Borba (Unser Kampf) mit
einem Grofteil der alten Redaktion.”*

An Zeitschriften gibt es Duga, Nin und Vreme. Duga ist eine populistische Zeitung, die
den Nationalismus ausniitzt, um ihre Auflage zu steigern. Nin gehorte urspriinglich zur
Politika Gruppe, konnte sich jedoch freikaufen, um nicht ganz auf den nationalistischen
Weg, der anderen Veroffentlichungen der Gruppe zu kommen. Vreme ist die einzige
wirklich unabhingige Zeitschrift, die durch ihre ausgewogene Berichterstattung ein
hohes Ansehen, zumeist im Ausland, geniefit. Die Auflage liegt bei 15.000-20.000,
wovon 5.000 in Westeuropa verkauft werden.>

Eine bedeutendere Rolle als Printmedien spielten die Fernsehsender. Die Gesamtauflage
aller Tageszeitungen in Jugoslawien betrug lediglich 1987 nur 2,7 Million Exemplare.**®
Im Vergleich hierzu hat Osterreich mit etwas mehr als einem Drittel der Einwohnerzahl
fast die gleiche Auflagenhdhe.”’ In Jugoslawien gab es 9 Fernschsender, einen fiir jede
Republik und autonome Provinz, sowie einen fiir die italienischsprachige Minderheit.**®
Ganz Bosnien wurde dementsprechend von einem Sender abgedeckt, der auf drei
Kanilen sendete. Erst im Oktober 1990 entstand der gesamtjugoslawische Sender Yutel
auf Anregung des damaligen Ministerprasidenten Ante Markovi¢ mit Sitz in Sarajevo.
Mit Beginn des Krieges im April 1992 stellte der Sender seine Ausstrahlung ein und
erreichte in den knapp zwei Jahren seiner Existenz keine grofere Bedeutung.”’

Zwischen dem Tod Titos und dem Beginn des Biirgerkrieges haben die Medien
Bosniens drei Phasen durchlaufen. In der ersten Phase kam es zu einer Liberalisierung.
So galten die Medien in Bosnien zu den groften Verfechtern einer orthodoxen

2 Mark Thompson, Forging War. The Media in Serbia, Croatia and Bosnia-Hercegovina (Avon 1994)

244 1.

233 Ebd., 64-74.

234 Ppatrick Moore, Serbian authorities try to take over independent daily, OMRI Daily Digest, Nr.1

(Prag 2.1.1995); Patrick Moore, Independent Serbian daily to fight on, OMRI Daily Digest, Nr. 3
(Prag 4.1.1995).

Thompson, Forging War, 122-124.
236 Ramet, Balkan Babel, 63.

Kurt Wimmer, Sturktur und EinfluB der Medien, in:Wolfgang Mantl (Hg.) Politik in Osterreich
(Wien/K6ln/Graz 1992) 490.

% Thompson, Forging War, 5.

29 Ebd., 38-50.

182



kommunistischen Linie. Die Liberalisierung setzte mit dem Ende der kommunistischen
Alleinherrschaft ein. In der zweiten Phase zwischen den ersten freien Wahlen und bis
etwa ein halbes Jahr vor Kriegsbeginn verhielten sich die meisten bosnischen Medien
,neutral“. Sie bezogen weder eine klare Position wéhrend des Krieges in Kroatien, noch
Angesichts der Bewaffnung irreguldrer serbischer Einheiten. Bereits vor dem Krieg
setzte eine Aufsplitterung der Medienlandschaft ein. Diese Aufteilung gliederte sich
entsprechend den politisch-nationalen Parteien.

In keiner Republik Jugoslawiens wurden mehr Zeitungen von auflerhalb der eigenen
Republik gelesen, als in Bosnien. So verlieBen sich nach Umfrage 1989 nur 26 % aller
Bosnier auf die Presse der Republik, im Vergleich zu 79 % in Kroatien und 42 % in
Serbien.** Die einfluBreichste Zeitung in Bosnien war Oslobodjenje, gefolgt von
Vecernje novine (Auflage 1990: 66.911). Die bosnischen Kroaten lasen in erster Linie
Viesnik (Auflage 1990: 74.563) und Vecernji list (Auflage 1990: 221.942) aus Zagreb,
wihrend die serbische Bevolkerung in erster Linie auf Politika und Politika ekspres aus
Belgrad zuriickgriff.**!

Die Medien zwischen den Wahlen und dem Kriegsausbruch

Wihrend sich in Kroatien und in Serbien mit der Nationalisierung der politischen
Landschaft und der Prisidentschaft von Milosevi¢ und Tudjman die Medienlandschaft
zentralisierte, fragmentierte sie Anfang der neunziger Jahre in Bosnien. Diese
Zersplitterung der Medien fiihrte jedoch nicht zu wunabhédngiger oder freier
Berichterstattung, sondern brachte sie unter die Kontrolle der drei nationalen Parteien.
Die Medien konnten nicht unter direkte staatliche Kontrolle gebracht werden, da sich
die Ziele der Koalitionsparteien grundsitzlich unterschieden. So verlangte zwar der
bosnische Informationsminister Velibor Ostoji¢ Ende 1990 eine ,,Sduberung™ der
Medien, da er jedoch der SDS angehorte, war kaum zu erwarten, dal Umbesetzungen in
den staatlichen Medien im Sinn der anderen beiden Parteien gewesen wire. Dem
Fernsehsender wurde oft von muslimischer Seite vorgeworfen pro-serbisch zu sein.”*?

Alle Parteien der Koalition strebten seit dem Beginn ihrer Amtszeit eine Aufteilung des
Fernsehsenders und der Oslobodjenje-Gruppe in drei nationale Einheiten an. Diese
sollten unter Kontrolle der jeweiligen Parteien stehen. Wéhrend die kroatische und die
serbische Partei eine politische Teilung der Republik vorwegnehmen wollten, hoffte die
SDA, ihre Wihler bzw. die Muslime besser durch eine solche Aufteilung erreichen zu
konnen. Erst Mitte 1991 setzte sich die SDA fiir die Erhaltung einheitlicher Medien ein,
da deutlich wurde, daB3 eine Aufteilung der Medien eine Teilung des Landes begiinstigte.
RTVSA (Radio-Television Sarajevo) wehrte sich gegen eine Aufteilung und
Oslobodjenje organisierte im Marz 1991 die erste anti-nationalistische Demonstration in
Sarajevo, an der 5.000 Menschen teilnahmen. Wihrend die SDS schon bald nach den
Wahlen versuchte, die serbischen Journalisten einzubinden, zogen die SDA und die
HDZ erst spéter nach. Doch noch vor Kriegsausbruch wurden Journalisten aller drei

240 Ebd., 245.

241 Ramet, Balkan Babel, 81, 84.

22 Jasmina Kuzmanovi¢, Media: The Extension of Politics by Other Means, in: Sabrian Petra Ramet,

Ljubisa S. Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia, Politics, Economic and Culture in a Shattered
Community (Boulder, Col/San Francisco/Oxford 1995) 88 f.

183



Nationen von den jeweiligen Parteien unter Druck gesetzt oder neue Posten
entsprechend der Loyalitit oder Nationszugehorigkeit verteilt.”*?

Im April 1991 verabschiedet das Parlament ein neues Mediengesetz, das es dem
Parlament ermdoglichen sollte, die leitenden Redakteure zu ernennen. Es kam zwar zu
Protesten von Journalisten, es fehlte ihnen jedoch die nétige Legitimitit, da sie
wiederum oftmals nur aufgrund ihrer guten Kontakte zum Bund der Kommunisten zu
ihren Posten gekommen waren.”**

Im November 1991 forderte die Serbische Demokratische Partei schlieBlich eine
Aufteilung des Fernsehens in nationale Kanéle. Der Grund war eine angeblich unfaire
Berichterstattung gegentiber den Serben, so dall die Aufteilung eine Schliisselforderung
der SDS im Mirz 1992 wurde, als die ersten Barrikaden wieder abgebaut werden
sollten. Im Januar 1992 stellte die HDZ schlieBlich &hnliche Forderungen.
Wihrenddessen fiihrte der Sender eine Publikumsbefragung durch, demzufolge 330.000
zu 35.000 Teilnehmer gegen eine Teilung waren. Die SDS erkldrte darauthin, daf3 der
Sender nicht das Recht habe, die Bevdlkerung nach ihrer Meinung zu fragen und
kommentierte, daf3 die Partei schon wisse, was die Leute wollen.** So versuchten die
nationalistischen Parteien eine Rotation der drei Sender zu vereinbaren, da ihre
Reichweite unterschiedlich war. Wiéhrend der erste Sender 91 % der Bevdlkerung
erreichte, erreichten der zweite und dritte Sender nur 78 % der Einwohner Bosniens.
Oslobodjenje und TVSA blicben wihrend des Krieges in Kroatien ,neutral“**
Zugleich fiihrte diese Neutralitit leicht zum Ausblenden kritischer Situationen. So
beschreibt Mark Thompson in seiner Analyse der beiden Hauptmedien Bosniens, daf3
aus Angst Stellung beziehen zu miissen kaum iiber die ersten Stralenblockaden in
Sarajevo am 3. Mérz 1992 hinaus berichtet wurde.”*’

Der damalige Chefredakteur des RTVSA schildert den Druck auf den Sender sehr
anschaulich, als muslimische Soldaten den Staudamm von oberhalb von Visegrad im
April 1992 besetzten und drohten ihn zu sprengen. Er erhielt kurz darauf zwei Anrufe:

,Der erste kam von der politischen Organisation der Moslems: «Herr Pejic,
wenn Sie unser Telefongesprich mit den Soldaten beim Damm von
Visegrad nicht live ausstrahlen, werden sie ihn zerstoren!»

Der zweite Anruf kam von der Serbenpartei: «Herr Pejic, wenn Sie das
Telefonat mit den paramilitdrischen Molsems in Visegrad live ausstrahlen,
werden sie Thren Sender zerstoren.»...

Ich beschloB3, das Telefongespriach mit den Moslemsoldaten beim Damm zu
senden, den Damm zu retten und eine Okologische Katastrophe zu

3 Thompson, Forging War, 220-222.

244 Kuzmanovi¢, Media: The Extension of Politics by Other Means, 89.

Nenad Pejic, Medien und Krieg in Jugoslawien, in: Europdische Rundschau, Nr. 4/92, Jhrg. 20, 64.

26 Auch die bosnische Regierung versuchte, sich als "neutral" zu erkliren, was jedoch auf den

Widerstand der SDS Abgeordenten stief3.
247

Thompson, Forging War, 222-224, 227.

184



vermeiden. Minuten spiter begann eine serbische paramilitirische Einheit,
. . 248
den Fernsehsender Sarajevo zu beschie3en.*

Das Verhalten der Redakteure 146t sich mit dem der moderaten Politiker der SDA und
HDZ vergleichen. Demnach lag in der Verhandlung und der Suche nach einem
Ausgleich die beste Chance einen Krieg zu verhindern. Zweitens war der Glaube weit
verbreitet, dal es nicht zu einem Krieg kommen wiirde, bei dem die Volksarmee auf
Seiten der SDS kidmpft. Weiterhin kamen viele Journalisten aus einem pro-
jugoslawischen und kommunistischen Umfeld und identifizierten sich nicht mit den
nationalistischen Parteien. Schlielich herrschte eine weitgehende Paritdt zwischen den
Nationen mit einer entsprechenden Informationsbalance.**

Wihrend die Medien in Sarajevo noch um eine ausgewogene Berichterstattung bemiiht
waren, begann die SDS bereits eigene Medien aufzubauen bzw. sich stirker an Serbien
zu orientieren. So wurde der Sender der RTVSA fiir Nordostbosnien bereits am 1.
August 1991 umgeschaltet, so dal3 stattdessen das serbische Fernsehen empfangen
wurde. Am 1. Mirz 1992 wurde das Biiro des Fernsehsenders Sarajevo in Banja Luka
unter die Kontrolle der SDS gebracht. Auch die regionale Tageszeitung Glas wurde seit
den Wahlen 1990 von der SDS kontrolliert.*° Der Aufbau von kroatischen Medien in
Bosnien begann hingegen erst mit Ausbruch des Krieges und der Verschlechterung der
Beziehungen zwischen Muslimen und Kroaten 1993.

Insgesamt waren die bosnischen Medien zwischen 1990 und 1992 bemiiht, die Einheit
der Republik zu unterstreichen und engagierten sich wenig fiir den Nationalismus der
Parteien. Dies laBt sich einerseits auf die groBe Koalition der drei Parteien
zuriickzufiihren, die eine klare Dominanz einer Gruppe ausschloB. Andererseits
reflektiert diese Linie auch die zunehmenden Bemiihungen der SDA, die Republik zu
erhalten. Als Reaktion darauf bemiihte sich die SDS schon bald ein paralleles Netzwerk
einzurichten, um propagandistisch den Krieg vorzubereiten. Interessant ist hierbei, dal3
sie vor Kriegsausbruch keine eigenen Medien in groBerem Umfang produzierte, sondern
in erster Linie einen Zugang serbischer Medien in Gebieten unter ihrer Kontrolle
forderte. So bemerkt Petar Lukovi¢ in der serbischen Wochenzeitung Vreme: ,,They
needed just six months. Serbian TV during that period [the winter of 1991-92] was just
geared for the Serbs in Bosnia, not for Serbia.“”>' Die Bedeutung des serbischen
Fernsehens fiir Bosnien blieb im weiteren Konfliktverlauf erhalten. Es verbreitete
Fehlinformation und manipulierte die Offentliche Meinung in Serbien und in der
,Republik Srpska“*>

Der Krieg und die Fragmentierung der Medien

28 Pejic, Medien und Krieg in Jugoslawien, 61.

29 Thompson, Forging War, 229-231.

250 Ebd., 250 f.

31 Zitiert nach: Ebd. 250.

»2 S0 war MiloSevié und die RTS zuerst gegen den Vance-Owen Friedensplan. Als der Prisident

Serbiens die Meinung dnderte, berichtete auch das Fernsehen fortan positiv. Am 9.4 1993 waren
noch 70 % der Serben in der Bundesrepublik Jugoslawien gegen den Plan, nach dem Umschwung in
der Berichterstattung stieg die Zustimmung Anfang Mai auf 61,7 %. Derartige Umfragen sind mit
Vorsicht zu verwenden, der Trend ist jedoch eindeutig. s. Slobo‘s slide, The Economist, 15.5.1993,
35.

185



Die Lage in den beiden bzw. drei Teilen Bosnien-Herzegowinas ist zwar
unterschiedlich, im Kern gibt es jedoch in ganz Bosnien-Herzegowina kaum
unabhéngige Medien. So charakterisiert Radovan Karadzi¢ die Aufgaben der Medien
folgendermallen: ,,You must take power decisively and completely... It is impermissible
for anybody to be a radio director or newspaper editor, if they do not implement the
policy of the party in power. These are state functions.*“*>> Dementsprechend existierten
in der ,,Republika Srpska“ zwei Fernsehsender in Banja Luka und Pale nur unter strikter
Kontrolle der SDS. Bis September 1996 gab es nur eine einzige Tageszeitung Glas
Srpski. Die wenigen nicht-staatlichen Medien haben eine sehr niedrige Auflage und
Medien aus anderen Teilen Bosniens waren nicht zu erhalten. Wie auch in ,,Herceg-
Bosna*“ sind in der ,,Republika Srpska“ jedoch die Medien des ,,Mutterlandes* zu
erhalten. Die meisten Radiosender und lokale Zeitschriften besitzen keine oder kaum
Freiheit der Berichterstattung. Selbst die beiden wichtigsten privaten Radiosender
(Radio Big und Radio Krajina) folgen der nationalistischen Linie der SDS und gehoren
oftmals Personen, die der Partei nahe stehen.?**

Die Nachrichtenagentur SRNA kontrolliert weitgehend die Berichterstattung. Der Inhalt
der Berichte wird vom Internationalen Helsinki Komitee als ,,hate speech bezeichnet.
,Hate speech® wird hierbei folgendermallen definiert: ,,...the advocacy of hatred and
intolerance towards an individual or group on the basis of race, religion, nationality,
ethnic origin, and sex or gender.“*>> Ein Beispiel fiir die Berichterstattung ist folgende
Meldungen vom 22. April 1996, die gleichermallen Muslime und Kroaten als
Verschworer gegen Serbien darstellt:

»--.[T]The former Muslim prime minister, Haris Silajdzic is openly
announcing a new war, warned Miroljub Jevtic, the well-known publicist.
He thinks that such a statement only confirm Serb fears that the Muslims in
this illusory peace are rapidly arming themselves, ,,preparing to realise their
dream of unitary B-H, through military®...

The Croat policy is anti-European and is directed at the destabilisation of
Europe, and the contribution of the Croats to today's developments in
Europe is catastrophic, warn French media. ,,It is impossible that the Croats
acted as Germany ordered them. Croatia has always presented itself as a
good, obedient learner, but in Croats there has always been a syndrome of
surpassing their masters, warn French media. ,,It is very well known that
during the WWII, the Germans themselves, were horrified by Croat
atrocities. The Croats surpassed their masters in this war, t0o.<*>

Bei der Berichterstattung von SRNA fillt auf, daB3 Berichte iiber den Islam eine grofe
Rolle einnehmen. Inhaltlich fehlt zwar oft der Bezug auf Bosnien, er wird jedoch in der
Meldung hergestellt um eine Bedrohung der Serben durch den Islam zu untermauern.

23 Radovan Karadzic, Work with a Smile on Your Face, in: Bosnia Report, July-October 1996, Nr. 16,

9.

2% International Helsinki Ferderation of Human Rights (Hg.) Annual Report 1996 (Wien 1996) 51. Ein
Radiosender in Pale gehort zum Beispiel der Tochter von Radovan Karadzi¢.

25 Ebd,, 5.

SRNA, 22.4.1996, zitiert nach: http://www.suc.org/ news/ srna/ previous_english/ april96/
apr 22, 1996 - daily.html.

186



Die Berichte bemiihen sich auch der ,,Republika Srpska* eine scheinbar moglichst grof3e
internationale Unterstiitzung zukommen zu lassen und nicht genannte westeuropéische
oder amerikanische Berichte zu zitieren, um die andere Seite (s. Meldung 2 ,,Paris*) zu
diskreditieren.

Trotz der formal existierenden Fdderation zwischen Kroaten und Muslimen ist die
Medienlandschaft zwischen der ,,Republik Herceg-Bosna®“ und den Gebieten der
Muslime gespalten. In den kroatisch dominierten Gebieten gibt es kaum eigene Medien,
die meiste Berichterstattung stammt aus Kroatien. Mit dem Fodderationsabkommen
Anfang 1994 nahm die negative Berichterstattung iiber die Muslime ab. Das wichtigste
Organ der HDZ in ,,Herceg-Bosna“ ist die Nachrichtenagentur HABENA. Wihrend die
kroatischen Medien in ,,Herceg-Bosna* dominieren, waren Medien aus anderen Teilen
Bosniens kaum zu erhalten. Neben dem kroatischen Fernsehen lie3 sich in ,,Herceg-
Bosna“ nur der Sender RTV Mostar empfangen, der in der Hand extremer Nationalisten
ist. Die kroatische Medienberichterstattung erweckt den Eindruck, dal3 ,,Herceg-Bosna“
Teil Kroatien sei.

Die grofite Vielfalt besteht im EinfluBBbereich der Regierung. Die einzige Fernsehstation,
die das gesamte Gebiet erreicht, ist RTVBiH. Der Sender steht unter
Regierungskontrolle, es gibt jedoch eine Reihe lokaler Fernseh- und Radiosender, die
unabhingige Berichterstattung bieten. Im Teil Bosniens unter Regierungskontrolle
bestehen drei Nachrichtenagenturen. Die regierungsnahe Agentur BH Press, die
unabhidngige ONSA, die von Oslobodjenje geschaffen wurde und MINA, eine
muslimisch orientierte Nachrichtenagentur.

In den Medien in diesem Teil Bosniens ist jedoch auch ,hate speech® weit verbreitet.
Insbesondere Radiosender wie Ljiljan, Zamaj od Bosne und Radio Havat beschuldigen
Serben der kollektiv, treten fiir eine Islamisierung des Staates ein und riefen zur Gewalt
gegen Serben und muslimische ,,Verriter auf. Die grofle Tageszeitung Dnevni Avaz
steht der SDA nahe. Oslobodjenje, die bekannteste Zeitung hat noch keine klaren
Eigentumsverhéltnisse und iibt dementsprechend nur moderate Kritik an der Regierung.
Die dritte bedeutende Zeitung ist Ljiljan, die eine muslimische Linie verfolgt und oft
von Intoleranz gegeniiber Kroaten und Serben gepragt ist. Der Chefredakteur
Dzemaludin Lati¢ war gemeinsam mit Alija Izetbegovi¢ Anfang der achtziger Jahre im
Gefangnis in Folge der Prozesse gegen islamische Aktivisten. Ljiljan bekampft auch die
unabhingige Presse,””’ so beschuldigt es in folgendem Auszug aus einem Artikel die
unabhingigen Medien Bosniens und Kroatiens pro-serbisch zu sein: ,,His Belgrade's
magazine Vreme, Sarajevo's Slobodna Bosna, Split's Feral Tribune, Ljubljana's
(Sarajevo's) Svijet, Zagreb's Arkzin - are the newspapers with more or less standardized
pro-Serbian concept... However on Pejic's radio [Radio Slobodna Europa] Omer
Karabeg, only member of editorial office who according to his name and surname is a
Bosnian, speaks with such a heavy Serbian accent..on which even...the staff
correspondent from Belgrade, could envy him.«**®

Eine der wenigen unabhédngigen Medien in Bosnien ist Radio ,,Studio 99%. Dieser
Sender entstand 1991 und bemiihte sich um eine ausgewogene Berichterstattung. Da

7 International Helsinki Ferderation of Human Rights (Hg.) Annual Report 1996, 50 f.

2% Fahrudin Djapo, Soros's War Orphans, in: Ljiljan, 28.2.1996, zitiert nach: http://www.cdsp. neu.

edu/info/students/marko/ljiljan2.html.

187



jede kritische Darstellungsweise eine Bedrohung nicht nur fiir die SDS oder die HDZ,
sondern auch die SDA darstellt, wurde der Sendebetrieb von ,,Studio 99 oft gestt')rt.259

Die Medien erlangten ihre grofite Bedeutung wohl vor Beginn der Krieges, als sie die
Bevolkerung auf diesen durch HaBparolen vorbereiteten. Spéter 14Bt sich die
nationalistische Stimmung nur noch sehr schwer durchbrechen, ohne als Verrdter zu
gelten. Dem Grad der Fehlinformationen entsprechend, klingt die Wahrheit oftmals wie
eine Liige. Durch den teilweise vorgespielten Pluralismus der Medien wirkt die
Fehlinformation und Propaganda um so mehr.”’ In diesem Zusammenhang betonte
Tadeusz Mazowiecki, der Berichterstatter fiir die UNO Menschenrechtskommission in
Bosnien, da3 den Medien eine besondere Bedeutung zukommt: “Die lokale Presse hat in
diesem Konflikt eine sehr negative Rolle gespielt. Die internationale Gemeinschaft
sollte die Ermdglichung der Presse- und Meinungsfreiheit aufs duBerste unterstiitzen.“*'

3.5.2. Libanon

Die zersplitterte Zeitungslandschaft

Wie bereits im historischen Abril erwédhnt, besal der Libanon die freieste
Medienlandschaft des Nahen Ostens. Bereits in der Verfassung von 1926 ist die
Pressefreiheit (Art. 16) verankert. Seit der Unabhdngigkeit und bis heute gab es immer
wieder Bemiihungen der Regierung, eine Kontrolle iiber die enorme Vielfalt der
Veroffentlichungen zu bekommen. 1970 erschienen 45 verschiedene Tageszeitungen
mit einer Gesamtauflage von 400.000, wovon tiglich 300.000 verkauft wurden. Dies
entspricht einer Zahl von 12 gedruckten Zeitungen fiir 100 Einwohner. Die Zahl war
nicht nur die hochste des arabischen Raumes (Agypten 2/100), sondern lag vor

Ausbruch des Biirgerkrieges iiber der Verbreitung von Tageszeitungen in Jugoslawien
(7,6/100).2%

Die Medien spielten eine grofle Rolle bei der Vermittlung von Informationen zwischen
der politischen Elite und der Bevolkerung. Da andere Vermittlungsstrukturen
(Parteimitgliedschaft, offentliche Schulen) im Libanon nicht oder nur teilweise
bestehen, nehmen die Medien eine grolere Rolle in diesem Bereich an, als dies in den
meisten anderen Landern iiblich ist. >

Trotz der formalen Unabhdngigkeit standen die meisten Zeitungen entweder einer Partei
oder einem anderen arabischen Land nahe, so dal eine wirkliche unabhéngige Presse

29 Adil Kulenovié, «Wir wollen keine Mauern» , Das unabhingige «Radio Studio 99» in Sarajevo, in:

Johannes Vollmer (Hg.) «Dafl wir in Bosnien zur Welt gehdren»: fiir ein multikulturelles
Zusammenleben (Solothurn/Diisseldorf 1995) 64-66.

260" zur Rolle des Fernsehens bei der Bosnienberichterstattung (im ehemaligen Jugoslawien und in

Westeuropa) s. James Gow, Richard Paterson, Alison Preston (Hg.) Bosnia by Television (London
1996).

21 yeroffentlicht in .,,Ein Frieden in Bosnien braucht eine civil society”, Interview des Autors mit

Tadeusz Mazowiecki, in: Das Haus La Maison The House, November 1994, 7 f.

%2 Die hohe Zahl fiir den Libanon ist jedoch tiuschend. Kleinere Linder tendieren bei solchen

Vergleichen liberrepriasentiert zu werden. Weiterhin diente der Libanon als Verlagsort fiir Zeitungen,
die im gesamten arabischen Raum gelesen wurden.

263 Anis Moussallem, La Presse Libanaise. Expression du Liban politique et confessionnel et forum des

pays arabes (Paris 1977) 20 f., 25.

188



kaum bestand. Die grofite Zeitung war An Nahar, die pro-westlich ausgerichtet war. Das
wichtigste Blatt Agyptens bzw. der Nasseristen war A/ Anwar. Neben arabischen
Zeitungen gab es einige fremdsprachige Zeitungen. Die franzdsischen Tageszeitungen
(z.B. L’ZOJient—Le Jour) wurde in erster Linie von der maronitischen Oberschicht
gelesen.

Die Zersplitterung der Medienlandschaft wirkte sich auf die Berichterstattung aus. So
gab es keine national (libanesisch) ausgerichtete Zeitung. Die Zeitungen waren stets ein
Spiegelbild der Konfession, die sie vertraten oder des Landes, das sie finanzierte. Wie
aus der sozialen und wirtschaftlichen Beschreibung des Libanon deutlich geworden ist,
waren die Konfessionen nicht einheitliche Blocke, sondern waren intern von Briichen
und sozialen Hierarchien geprigt. Dementsprechend repriasentieren die meisten Medien
nicht einmal die gesamte konfessionelle Gruppe, sondern lediglich deren Elite, die die
Zeitung finanzierte. Anis Moussallem vergleicht die Medienlandschaft des Libanon (wie
auch das politische System) mit dem Frankreich des 19. Jahrhunderts. In beiden Landern
ist die Presse und das politische System durch das Grof3biirgertum monopolisiert. Somit
war der Pluralismus der Medien nur scheinbar, da eine gesellschaftliche Schicht durch
ihre wirtschaftliche und politische Macht die Berichterstattung kontrollierte.

Die Medien untermauerten somit die fehlende nationale Integration des Staates.
Zugleich ermoglichte die Vielseitigkeit des Landes und der religiose Pluralismus eine
freie Medienlandschaft. Da die Demokratie im Libanon auf dem konfessionellen
Pluralismus beruht, hitte die Medienlandschaft des Landes kaum Bestand, gébe es im
Libanon nur eine gréfere Konfession. Die meisten Zeitungen waren, trotz ihrer
konfessionellen Verankerung keine religidosen Zeitungen. Anders als in Bosnien bzw.
Jugoslawien flossen religiose Standpunkte direkt in die groeren Tageszeitungen ein
und bedurften wohl deshalb keiner spezifischen Medien.*®’

Name Auflage (9/72)  Orientierung

An-Nahar (Der Tag) (9/75) 70.000  christlich / unabhéngig
Al-Anwar (Die Lichter) (9/75) 60.000  christlich / unabhingig, Agypten
Al-Mouharrer (Der Redakteur) 40.000 muslimisch / Agypten
L*Orient-Le Jour / franzdsisch (9/75) 20.000  christlich / unabhéngig

Lissane Al-Hal (Der Wortfiihrer) 12.000 christlich / unabhingig
Al-Bayrak (Die Standarte) 8.500 christlich / unabhéngig
Al-Jarida (Die Zeitung) 8.500 christlich / unabhingig
Al-Hayat (Das Leben) (9/74) 8.000 muslimisch / Saudi-Arabien
Al-Amal (Die Aktion) 8.000 christlich / Kata'ib

Le Soir / franzosisch 8.000 christlich, armenisch / unabhéngig
As-Safa (Die Klarheit) / franzdsisch 7.000  christlich / unabhéngig

The Daily Star / englisch (9/75) 7.000  muslimisch / unabhingig

264

265

Presseysteme der Welt (K6In/Opladen 1970) 328 f.

Moussallem, La Presse Libanaise, 24, 26, 49 f., 83.

189

Henk Prakke, Winfried Blerg, Michael Schmolke, Handbuch der Weltpresse, Bd.

1:

Die



Beyrouth Al-Massa (Beirut - Abend) 4.000-6.500 muslimisch / progressiv (spater Libyen)
Nida® al-Watan (Der Ruf des 4.000 christlich / maronitische Kirche
Vaterlandes)

Al-Yaoum (Heute) 3.000-5.000 muslimisch / Agypten

Al-Bina (Das Bauwerk) 3.000 christlich / PPS, groBsyrisch
An-Nida‘ (Der Aufruf) 3.000 libanesisch / Kommunistische Partei
Al-Joumhouriat (Die Republik) 3.000 christlich / Nationale Block

Saout  Al-Ourouba (Stimme des 2.500 muslimisch / Najjada Partei
Arabismus)

Ach-Chaab (Das Volk) 2.500 muslimisch / Agypten

Beyrouth 2.000-3.000 christlich / Baath

Al-Kifah al-Arabi (Der arabische 2.000 muslimisch / Libyen

Kampf)

Ach-Chams (Die Sonne) 1.500-2.000 christlich / Saudi-Arabien

Tabelle 5: Die wichtigsten Tageszeitungen in der 1. Hélfte der siebziger Jahre*®

Insgesamt ist eine Vorherrschaft christlicher Zeitungen zu beobachten. Aus Tabelle 5
wird deutlich, dal die groBten christlichen Zeitungen eine Gesamtauflage von etwa
210.000 Exemplaren haben, wihrend die muslimischen Tageszeitungen lediglich eine
Auflage von ca. 70.000 Stiick besitzen. Nur 3.000 Exemplare der kommunistischen
Parteizeitung An-Nida® wenden sich an die gesamte Bevolkerung. Da der
Analphabetismus bei Christen und Muslimen auf einem dhnlichen Niveau Anfang der
siebziger Jahre lag, kann darin kein Grund fiir die hohe Differenz gesehen werden.
Vielmehr kann die christliche Vorherrschaft in der Geschiftswelt, die die Zeitungen
finanziert, die drei Mal hohere Auflage christlich-dominierter Zeitungen erkléren.

Bei der Zeitungsberichterstattung standen im Libanon fiinf Themen im Mittelpunkt. An
ihnen lassen sich die Position der jeweiligen Zeitungen verdeutlichen. Einige von diesen
Grundthemen bilden eine Trennungslinie zwischen pan-arabischen, linken und
muslimischen Zeitungen auf der einen Seite und christlich-maronitischen, pro-
westlichen Publikationen auf der anderen Seite. Lediglich zwei Themen werden von
allen Zeitungen gleichermallen vertreten, jedoch mit unterschiedlicher Stirke. Der
Unterschied liegen jedoch im Schwerpunkt und der Bedeutung des Themas im
Gesamtkonzept.

1. Die meisten muslimischen Zeitungen, die Organe der syrischen oder der irakischen
Baath-Partei, sowie Zeitungen mit Verbindungen zu Agypten beschrieben die arabische
Einheit als Ziel aller Araber. Die christlichen, armenischen und franzdsischsprachigen
Zeitungen, insbesondere Al-Amal, unterstrichen hingegen die Unabhéngigkeit und
Souverénitit des Libanon.

¢

2. Die linken Zeitungen, in erster Linie die kommunistische Parteizeitung An-Nida
unterstiitzte eine Freundschaft mit der Sowjetunion und lehnte den amerikanischen
Imperialismus ab. Die christliche und rechtsgerichtete Presse (4/-Amal, Nida ‘ al-Watan,

266 Die Auflagenhdhe basiert auf dem tiglichen Durchschnitt von Sepember 1972, oder des Monats in

Klammern hinter der Auflage. Ebd., 85-90, 98-100, 160-162, 201-241.

190



Ach-Chams, Al-Hayat, Le Soir) analysierten den sowjetischen Imperialismus und
betonten die enge Bindung an Frankreich und den Westen insgesamt.

3. Die letztgenannte Gruppe von Tageszeitungen gehéren zu den Verteidigern der
Status-Quo im Libanon und betonen das demokratische System des Landes und die freie
Marktwirtschaft. GrofBteils verteidigen sie auch Saudi-Arabien (z.T. als Finanzier der
Zeitungen) gegeniiber linken und progressiven Publikationen.

4. Alle Zeitungen setzten sich flir eine Befreiung Paldstinas ein, wobei die pan-
arabischen Zeitung dieses zu einem ihrer zentralen Themen machen, wihrend die
meisten christlich dominierten Blétter sich weniger stark hierfiir engagieren.

5. SchlieBlich sprachen sich vor Ausbruch des Biirgerkrieges alle Zeitungen flir die
Erhaltung einer nationalen Einheit aus. Insbesondere in Krisenzeiten rufen die
wichtigsten Zeitungen zu einer christlich-muslimischen Kooperation auf. Diese
Gemeinsamkeit aller Zeitungen ist jedoch triigerisch, da die Art der Zusammenarbeit
sehr unterschiedlich gesehen wird. Zugleich besteht hier ein Unterschied zu Bosnien, wo
sich vor Kriegsausbruch viele Medien eindeutig gegen eine Kooperation der drei
Nationen ausgesprochen haben.*®’

Insgesamt verfolgen die meisten christlichen Zeitungen einen konservativen bzw.
reaktiondren Kurs, wihrend die meisten muslimischen Zeitungen von einer
progressiven, linken und meist panarabischen Linie gepridgt sind. Diese Orientierungen
erkldren die ungewdhnliche Allianz zwischen christlichen Medien und den islamisch
konservativen Regimen (Saudi-Arabien, Kuwait und Jordanien) Trotz ihres religiosen
Staatswesens sahen sie die christlich-konservativen Medien (und Parteien) als natiirliche
Verbiindete gegeniiber der Bedrohung durch die sidkulare, panarabische Bewegung, die
in erster Linie von Agypten ausging. Diese Allianz wandelte sich im Lauf des
Biirgerkrieges, nicht zuletzt aufgrund der islamischen Revolution im Iran und dem
Erscheinen eines revolutiondren Islamismus, der die konservativen Herrscher von einer
anderen Seite bedrohte.

Radio und Fernsehen unter staatlicher Kontrolle

Anders als in Bosnien spielte das Fernsehen und das Radio vor Ausbruch des
Biirgerkrieges keine bedeutsame politische Rolle. Das Anwachsen der Zahl der
Fernsehbesitzer ist jedoch beeindruckend. 1959 gab es nur 6.000 Fernseher im Land.
1963 stieg die Zahl auf 90.000, 1965 auf 150.000. 1971 besaBen 320.000 Haushalte
einen Fernseher. Bei einer durchschnittlichen Haushaltsgrée von 4,3 bis 4,6 Personen
entspricht dies einer Zahl von 1,2 bis 1,8 Millionen Libanesen, die durch das Fernsehen
erreicht wurden. Somit hatte ca. die Hilfte der Bevolkerung am Anfang der siebziger
Jahre Zugang zur Fernsehberichterstattung. Die Zahl der Radiogerite lag 1965 bei nur
275.000. Der einziger Radiosender unterstand dem Informationsministerium, wahrend
die beiden Fernsehkanile in privater Hand waren.”®®

Das Radio Levant (spéter Radio Liban), das von Frankreich 1939 gegriindet wurde,
behauptete sich nach der Unabhéngigkeit als staatlicher Monopolsender. Die Bruchlinie

267 Ebd., 143-146.

268 Pprakke, Blerg, Schmolke, Handbuch der Weltpresse, Bd. 1, 328 f.; Moussallem, La Presse
Libanaise, 288.

191



zwischen den Konfessionen reflektierte sich vor dem Biirgerkrieg nicht im Radio. Die
beiden Fernsehsender, Compagnie Libanaise de Télévision, CLT (seit 1959) und
Télévision du Liban et du Proche-Orient (seit 1962), wurden zwar privat gefiihrt,
unterstanden jedoch der Zensur des Informationsministeriums. Fernsehen und Radio
schlossen die Oppositionsparteien aus ihrer Berichterstattung aus und stérkten de facto
die traditionelle politische Elite. Zugleich bemiihten sie sich um die Forderung einer
libanesischen Identitdt. Der fehlende Pluralismus der Berichterstattung verhinderte
jedoch eine wirklich gesamt-libanesische Linie. Im Gegensatz zu den Zeitungen, in
denen die innenpolitische Berichterstattung {iberwog, konzentrierte sich das
Fernsehprogramm auf Unterhaltung, wodurch der politische Einflul dieses Mediums
reduziert wurde. 2%

Medien wdhrend des Biirgerkrieges

Nach der ersten Phase des Biirgerkrieges versuchte die libanesische Regierung unter
syrischem Druck die Pressefreiheit einzuschrinken. Die Einfilhrung der Zensur traf
iiberwiegend anti-syrische Publikationen, wie z.B. Ad-Destour, eine pro-irakische
Wochenzeitung. Syrien hatte zwei Griinde fiir diese MaBBnahme. Erstens sollte hierdurch
der EinfluB auf den Libanon gefestigt werden. Zweitens befiirchtete Assad eine
Beeinflussung der 30.000 syrischen Soldaten im Land durch anti-syrische Medien. Als
Ergebnis der Zensur zogen viele groflere Zeitungen nach Europa oder, etwas seltener, in
andere arabische Lander, um. Das Engagement arabischer Linder im libanesischen
Pressewesen reduzierte sich somit drastisch und zerstorte Libanon als Forum arabischer
Politik. Der Herausgeber Ad-Destour, Ali Ballout, beschreibt die Pressefreiheit als das
libanesische Ol: ,,Lebanon equals liberty and vice versa. Some Arab countries produce
oil, others factories; in Lebanon it was press freedom. Our oil was our freedom. <™

Partei / Politiker / Miliz Zeitung Fernsehen und Radio

Forces Libanaises (Kata'ib) Al-Amal Lebanese Broadcasting Corporation (LBC)
Wichter der Zedern Al-Lubnan

National-Liberale Partei Al-Ahrar

Michel Aoun (& Anhénger) Nida Al-Watan International Communications Network
Hizbollah Ash-Shiraa Al-Manar

Rafik Hariri Future TV, Télé Liban
Sozial-Nationalistische Syrische Partei  Al-Bina Kilikya

Kommunistische Partei An-Nida‘ New Television (NTV)

Tabelle 6: Wichtigesten Parteipolitischen Medien im Libanon wéhrend und nach dem Krieg271

Mit dem Riickgang syrischen Einflusses auf den Libanon in den frithen achtziger Jahren
nahm die Pressefreiheit im Land wieder zu. Trotz dieses erneuten Pluralismus vertraten

269 Moussallem, La Presse Libanaise, 285-288.

210 Terence Mirabelli, A muzzled Arab press fights its way out if the censor's tight grip, in: The Middle

East, November 1977, Nr. 37, 54-58.

René Chamussy, Chronique d'un guerre, Liban 1975-1977 (Paris 1978); Jahresberichte von
Reporters Sans Frontiéres 1992 bis 1995 (London 1992, 1993, 1994, 1995).

192



die meisten Veroffentlichungen die Position einer Partei, eines anderen arabischen
Landes, der Regierung, einer Konfession oder einer Ideologie. Somit war der
Pluralismus nicht mit unabhingigen Medien verbunden. Da die Qualititszeitungen
grofiteils das Land verlassen hatten, verkamen die meisten Zeitungen und andere
Medien zu reinen Sprachrohren der verschiedenen Konfliktparteien. Alle bedeutenden
Medien beschworen die libanesische Einheit, trugen durch ihre Parteilichkeit jedoch in
Wirklichkeit zu dessen Zerstorung bei.?””

Der Biirgerkrieg fiihrte zu einer Zersplitterung der Medienlandschaft in eine Vielzahl an
Fernseh- und Radiosendern. Insgesamt gab es 1993 noch 42 Fernsehsender und 186
Radiostationen. Die Rolle der Zeitungen reduzierte sich im Krieg, da ihre Verbreitung
schwieriger als die des Fernsehens oder Radios wurde. Die Fernsehsender, die wahrend
des Krieges entstanden wurden von den Milizen ins Leben gerufen und auch durch
deren Aktivitdten finanziert. Somit dienten sie oftmals als direkte Propagandamaschine
der Kriegsparteien. Die Propaganda driickt sich jedoch sehr unterschiedlich aus.
Wihrend der Sender der Hizbollah in erster Linie religiose Sendungen ausstrahlte,
finden sich bei christlichen Milizen oft reine Unterhaltungsprogramme, die vom Krieg
ablenken sollten.

3.5.3. Zusammenfassung

Die Medien spiegeln stets eine Gesellschaft und ihr politisches System. Dariiber hinaus
verstarkten sie gesellschaftliche Entwicklungen. Im Libanon und in Bosnien werden die
nationalen und religidsen Bruchlinien bereits vor Ausbruch des Krieges deutlich. Die
fragmentierten Medien forderten die Unterschiede und trieben die Bevdlkerung zu
Gewalt und HaB3 an.

Weder in Bosnien, noch im Libanon hatten sich in den Jahrzehnten vor dem Krieg
unabhingige Medien bilden konnen. Wéhrend sie in Bosnien alle in staatlicher Hand
lagen, unterstanden die Zeitungen im Libanon parteipolitischer Kontrolle. Die Medien
konnten dementsprechend nicht das politische Geschehen iiberwachen, sondern waren
ein Instrument der politischen Akteure. Ohne die Rolle der Medien wire der Krieg in
beiden Landern in dem Ausmal fast undenkbar. Die Struktur der Parteien im Libanon
erschwerte eine Kommunikation zwischen Parteifiihrung und Wahlern. In Bosnien
wurde die Verstindigung zwischen den nationalistischen Parteien und der Bevdlkerung
durch das Neuentstehen dieser Parteien erst 1989/90 erschwert. Diese
Kommunikationsliicke wurde von den Medien gefiillt. Wéhrend in Bosnien die
muslimische Partei die Medien der Republik versuchte zu kontrollieren, konnten die
kroatische und die serbische Partei iiber die Medien in Kroatien bzw. in Serbien ihre
Wihler erreichen.

Medien tragen dazu bei, die eigene nationale Identitdit zu definieren, andere
auszugrenzen und Konflikte zu schiiren. Bei vielen Konflikten iibernehmen die Medien
eine antreibende Rolle: ,,Notions of strategic and tactical uses of communication are far
from alien to our understandings of the construction of cultural collectivities and the
workings of media. This is no accident, for the media and wider cultural fields are

272 Moussallem, La Presse Libanaise, 307-312.

193



indeed to be conceived of as battlefields, as spaces in which contests for various forms
of dominance take place.«*”

Der Krieg wire somit weder im Libanon, noch in Bosnien oder die aktive Vorbereitung
durch die Medien denkbar gewesen.””* Propagandistische Berichterstattung kann
offensichtlich nicht durch die Abwesenheit staatlicher Einfluflinahmen, wie im Libanon,
verhindert werden. Vielmehr ist die Beherrschung der Medien durch politische Akteure,
gleichgiiltig, ob diese an der Macht sind oder nur eine kleine Partei reprasentieren, eine
Ursache fiir fehlende Objektivitit. Die meisten Medien im Libanon und in Bosnien
besallen keine Glaubwiirdigkeit gegeniiber allen Konfessionen oder Nationen. So
wurden Fernsehsender oder Zeitungen eng mit der jeweils bestimmenden Gruppe
identifiziert. Da die wenigsten Medien eine staatliche Identitdt fordern, wurde der Staat
geschwicht und die jeweiligen Gruppen innerhalb beider Staaten gestirkt.?”

3.6. Extrene Faktoren

Bosnien-Herzegowina und der Libanon sind von Staaten umgeben, die sich in fast allen
Phasen des Krieges und bereits zuvor aktiv in die inneren Angelegenheiten beider
Staaten eingemischt haben.

Bosnien wurde bereits vor seiner Unabhdngigkeit von der groBserbischen Politik
Slobodan MiloSevié's beeinflullt, wihrend der Einflul Kroatiens erst mit Ausbruchs des
Krieges einsetzte. Da fast 60 Prozent der bosnischen Bevdlkerung der gleichen Nation
angehort wie die Staatsnation der beiden Republiken, ist das Interesse Kroatiens und
Serbiens offensichtlich. Teils versuchten die beiden Nachbarstaaten direkten Einfluf auf
Bosnien zu nehmen. Zugleich mobilisierten Kroatien und Serbien ihre jeweilige
Nationalbewegung innerhalb Bosniens und nahmen somit indirekten Einfluf3 auf die
Entwicklungen in Bosnien.

Im Libanon spielte Syrien seit seinem Bestehen eine grofle Rolle. Der Einfluf} Israels
wuchs durch den Krieg. Da beide Staaten ihre jeweiligen Partner im Libanon nicht nach
nationalen Kriterien, sondern nach strategischen und ideologischen Kriterien wéhlten,
hatten die Biindnisse nicht die gleiche Dauerhaftigkeit wie in Bosnien.

Philip Schlesinger, Media, the political order and national identity, in: Media, Culture and Society,
1991, Jhrg. 13, 299.

21 Bereits 1989 beschrieben Beobachter die Bezeihungen zwischen den Medien der jugoslawischen

Republiken als ,Medienkrieg®, s. Melita Sunji¢, Der jugoslawische Medienkrieg, in: Medien
Journal, Nr. 1/1989, Jhrg. 13, 41-45.

2 Renaud de La Brosse, Introduction, in: Renaud de La Brosse (Hg.) Les médias de la haine.

Reporters sans frontiéres (Paris 1995) 9-21.

194



3.6.1. Bosnien-Herzegowina

Serbien

In den achtziger Jahren kam der serbische Nationalismus und die damit verbundenen
Gebietsanspriiche an andere Republiken wieder auf. Der serbische Nationalismus erhebt
seit seinem Bestehen einen Anspruch auf Bosnien (vgl. Kapitel 2.2.1.). Der
jugoslawische Staat entsprach den Forderungen der serbischen Nationalbewegung, da
alle Serben in einem Staat vereint wurden.”’® Die starke Dezentralisierung Jugoslawiens
und die Starkung der beiden autonomen Provinzen, Kosovo und Vojvodina durch die
Verfassung von 1974 fiihrte jedoch in Serbien zu Kritik an der Staatsform (vgl. Kapitel
3.1.1). Zu Beginn der achtziger Jahre wurde der Wunsch nach einer eigenen Republik
unter den Albanern des Kosovo stirker. Als Reaktion darauf verstirkte sich der
serbische Nationalismus.

Zuerst lehnte die kommunistische Partei Serbiens den serbischen Nationalismus ab.
Nach den Unruhen im Kosovo zwischen Albanern und Sicherheitskriaften sah sich
Parteifiihrung jedoch zunehmend gezwungen die nationalistischen Forderungen zu
unterstiizen. So verurteilte der Vorsitzende des BAKS und spitere Président Ivan
Stamboli¢ die Verfassung von 1974 als anti-serbisch.””’

Das zentrale Dokument des neuen serbischen Nationalismus ist das sogenannte
,2Memorandum* der serbischen Akademie der Wissenschaften. Teile wurden am 15. und
24. September 1986 in Vecernje novosti abgedruckt. Zundchst wurde das Dokument von
der Akademie als unverbindlicher , Entwurf* bezeichnet. Die 1993 verabschiedete
Fassung unterscheidet sich jedoch nicht wesentlich von der ersten verdffentlichten
Fassung.””® Das Memorandum bildet das ideologische Fundament fiir die Schaffung
eines Grof3serbiens. Es gehort somit zu den konzeptionellen Grundlagen des Krieges.
Der Bund der Kommunisten in Serbien verurteilte zwar noch dieses Memorandum, doch
gelang es Slobdan Milosevi¢ diese Verurteilung geheim zu halten. MiloSevi¢ hat sich
somit frithzeitig die Moglichkeit offengehalten, das Memorandum politisch zu nutzen.

Der Aufstieg des serbischen Nationalismus in die Politik ist eng mit der Person des
Slobodan Milosevi¢ verknlipft. Die Sduberungen innerhalb der Kommunistischen Partei
Serbiens in den siebziger Jahren erleichterten Politikern wie MiloSevi¢ einen schnelleren
Aufstieg nach Tito‘s Tod. 1984 wurde Ivan Stamboli¢ Pridsident des Bundes der
Kommunisten Serbiens und ernannte MiloSevi¢ zum Belgrader Parteivorsitzenden. In
dieser Zeit tat er sich als durchgreifender Verfechter des Kommunismus hervor und
unterdriickte jegliche Opposition. Im Januar 1986 iibernahm er die Nachfolge von Ivan
Stamboli¢, der Prisident Serbiens wurde. In seiner neuen Stellung zeigten sich erste
offene nationalistische Tendenzen. So unterstiitzte er die anti-albanische Stimmung
unter den Serben, besonders im Kosovo, die seit den albanischen Unruhen von 1981
nicht mehr abgeflauten. Einer moglichen Bedrohung des kommunistischen Systems

76 hierzu s. Alojz IvaniSevi¢, Klischees und Feindbilder: Wege und Irrwege des Jugoslawismus, in:

Manfred Prisching (Hrsg.) Identitit und Nachbarschaft (Studien zu Politik und Verwaltung 53,
Wien/Kéln/Graz 1994) 137-169.

277 Ramet, Nationalism and federalism in Yugoslavia, 225-227.

Kosto Mihailovi¢, Vasilije Kresti¢, Memorandum der serbischen Akademine der Wissenschaften
und Kiinste. Stellungnahmen zu Kritiken (Belgrad 1996).

195



versuchte MiloSevi¢ dadurch entgegenzukommen, dal3 er sich mit Hilfe seiner Macht
iiber Medien und Partei an die Spitze dieser Bewegung stellte.””’

Der Wandel vom Kommunismus zum Nationalismus MiloSevi¢'s wird in seiner
bekannten Rede in Gazi Mestan (Kosovo) zum 600. Jahrestag der Schlacht auf dem
Amselfeld am 28. Juni 1989 deutlich. Er greift auf serbische Mythologie zuriick und
mobilisiert Autostereotypen. So beschreibt er, dal die Serben stets zerstritten waren.
Dies habe 1389 die Niederlage auf dem Amselfeld verursacht. Diese Zerstritten erkennt
er erneut im kommunistischen Jugoslawien. Aus seiner Sicht wurden dort den Serben
von ihren Politikern Konzessionen aufgezwungen, die fiir kein Volk der Welt zumutbar
gewesen wiren. Dabei spielt er auf die Verfassung von 1974 an.

Fiir Milosevi¢ endete diese Phase der Uneinigkeit der Serben 1989 mit der Abschaffung
der Autonomie fiir den Kosovo und die Vojvodina, sowie in Machtiibernahme
serbienfreundlicher Politker in Montenegro. Somit hétte Serbien seine historische Grof3e
wiedergefunden und konnte ehrenvoll der Helden von der Schlacht am Amselfeld
gedenken. Obwohl er allgemein versOhnliche Tone iiber das Zusammenleben mit
anderen Nationen anschlug, bediente er sich eines militaristischen Vokabulars. Zum
Beispiel sprach er vom ,,Heroismus Serbiens* und der ,,Schlacht fiir den Wohlstand.*
Mit dieser Rede bereitete er die Bevilkerung auf den kommenden Krieg vor. Er hielt sie
am 28. Juni 1989, etwa ein Jahr vor den ersten Schiissen in Kroatien und fast auf den
Tag genau zwei Jahre vor Beginn der Krieges nach der Unabhingigkeitserklarung
Sloweniens und Kroatiens:

»Aujourd'hui, six siécles plus tard, nous sommes de nouveau plongés dans
des batailles, et confrontés a des luttes a venir. Celles-ci ne sont plus armées,
quoique de telles ne soient pas encore exclues. Mais de quelque nature
qu'elles soient, ces batailles ne sauraient étre gagnées sans détermination,
courage ni esprit de sacrifice, sans ces vertues qui furent présentes jadis sur
le champ de Kossovo...Il y a six si€cles, sur le champ de Kossovo, la Serbie
a héroiquement défendu sa terre, mais aussi I'Europe. Elle se situait a
I'époque sur le rempart qui protégeait la culture et la religion européennes, et
la société européenne dans son ensemble.“**

Spétestens als Milosevi¢ 1994 die Unterstiitzung fiir die bosnischen Serben weitgehend
einstellte, wurde deutlich, dall er nicht wirklich ein nationalistischer Politiker ist,
sondern lediglich den Nationalismus als Vehikel geniitzt hat, um seine Macht zu
schiitzen und auszubauen. Nach der Ansicht des ehemaligen Fiihrungsmitgliedes des
BdKJ und spiteren Dissidenten Milovan Djilas wére “jeder serbische Machthaber
gestiirzt worden, hitte er nach Ende der Tito-Ara keine groBserbischen Ziele
verfolgt.“*®!

In den Jahren 1988-1989 unternahm die serbische KP unter MiloSevi¢ eine gezielte
Kampagne gegen die Parteispitzen und die Regierungen von Montenegro, Kosovo,

219 Aleksa Djilas, A Profile of Slobodan Milosevic, Foreign Affairs, Summer 1993, Nr. 3, Jhrg. 72, 81-
96.

20 abgedruckt in: Slobodan Milosevi¢, Les Années Décisives (Lausanne 1990) 310-315. Die Reden

(1984-1989) von Milosevi¢ wurden in diesem Buch verdffentlicht.

21 Das endet in der Katastrophe®, Spiegel-Interview mit Milovan Dijilas iiber die Fehde zwischen den

Serben, in: Der Spiegel, 24.5.1993, 143.

196



Vojovodina und auch Bosnien. Inszenierte Massendemonstrationen (sog. ,,Meetings*)
sollten die jeweiligen Fiihrungen unter Druck setzten und zum Riicktritt zwingen. Diese
Strategie ging meist auf, so dal MiloSevi¢-treue Politiker 1990 in Montenegro, Kosovo
und Vojvodina an die Macht gelangten. In Bosnien wurden die geplanten Proteste gegen
die Regierung jedoch bereits im Voraus bekannt und konnten somit von der bosnischen
Regierung verhindert werden. Die Beziehungen zwischen beiden Republiken
verschlechterten sich in Folge dramatisch und vergréBerten die Distanz zwischen den
kommunistischen Parteien in Serbien und Bosnien.**?

Die Politik der serbischen Staatsfiihrung konzentrierte sich in der Folge auf die
Unterstiitzung der Serbischen Demokratischen Partei in Bosnien und in Kroatien (vgl.
Kapitel 3.1.1., 3.2.1). Erst die militdrische und wirtschaftliche Unterstiitzung Serbiens
ermdgliche die Entstehung der serbischen Autonomiegebiete in beiden Republiken. Die
offizielle Begriindung war der Schutz der serbischen Bevolkerung in Kroatien und
Bosnien. Im Hintergrund stand jedoch stets die Absicht, einen grof3serbischen Staat zu
errichten.”®?

Noch vor der Unabhédngigkeit Bosniens versorgte Serbien Mitglieder der SDS mit
Waffen. Einzelheiten iiber diese Bewaffnung bosnischer Serben, die unter den Namen
RAM bekanntgeworden ist, sind bis heute weitgehend ungeklart. Man weil} lediglich,
daB 1990 Serbien Waffen in drei Regionen Bosniens (Krajina, Herzegowina und
Romanija) verteilte (vgl. Kapitel 3.1.1.).** Diese Unterstiitzung setzte sich fort, als die
,»Republika Srpska®“ von der SDS in Bosnien ausgerufen wurde. Trotzdem erkannte
Serbien die ,,Republik* nie offiziell an. Die Beziechungen zwischen Serbien und den
bosnischen Serben verliefen nicht reibungslos. Im Gegensatz zu MiloSevi¢ waren die
Politiker der SDS wirkliche Nationalisten. Zudem war in der serbischen Partei die
antikommunistische Komponente stark ausgeprégt. Solange MiloSevi¢ mit der SDS und
den nationalistischen Parteien und Milizen im eigenen Land zusammenarbeitete blieben
die Bezichungen gut.**’

Wihrend der Friedensverhandlungen zwischen 1992 und 1994 schien MiloSevi¢ stets
einen moderater Linie als die Vertreter der ,,Republika Srpska® zu vertreten. Hierbei
handelte es sich jedoch meist um taktischer Mandver, um den Vorwurf zu entkréften,
daBl Milosevi¢ die bosnisch-serbische Armee kontrolliert. Wirkliche Spannungen
entstanden im August 1994, als Radovan Karadzi¢ und die politische und militérische
Fihrung der bosnischen Serben erneut einen Friedensplan (den Vorschlag der
Kontaktgruppe aus fiinf Nationen) ablehnten, der von Serbien unterstiitzt wurde.
Milosevi¢ verhdngte daraufhin ein Wirtschaftsembargo gegen die Serben in Bosnien.

22 Robert J. Donia, John V.A. Fine, Bosnia and Hercegowina, 205 f.

% Die Grenzen dieses Staates sollten den GroBteil Kroatiens (Slawonien, Dalmation und die Kraijna)

und Bosnien umfassen. Der Schluf3, daf3 fiihrende serbische Politiker seit Ende des achtziger Jahre
Groflserbien anstreben, ist sehr umstritten. Einige Analysen (so Paul Shoup, The Bosnian Crisis in
1992, in: Sabrian Petra Ramet, LjubiSa S. Adamovich (Hg.) Beyond Yugoslavia. Politics, Economic
and Culture in a Shattered Community (Boulder, Col/San Francisco/Oxford 1995) 155-187) urteilen,
daB} die SDS bis Anfang 1991 noch eine politische Losung aulerhalb GroBserbiens akzeptiert hétte.

4 Misha Glenny, The Fall of Yugoslavia (London 1993) 150 f.
285

Shoup, The Bosnian Crisis in 1992, 171 f.

197



Nur noch humanitire Hilfe durfte in die selbsternannte Republik geliefert werden.”

Auch wenn dieser Bruch nicht so vollstindig war, wie nach auBlen dargestellt, wurden
die Differenzen uniibersehbar. Drei Griinde lassen sich fiir den Bruch Serbien mit den
bosnischen Serben anfiihren. Dieser Wechsel des serbischen Prisidenten wird oft als
Schlag gegen seinen Widersacher Karadzi¢ gesehen. Erstens sah MiloSevi¢ seine Macht
durch den populdren Préasidenten der ,,Republika Srpska® und seine Verbiindeten in
Serbien (u.a. Vojislav Seselj) bedroht. Zweitens bewirkte das Wirtschaftsembargo der
UNO gegen Serbien eine wirtschaftliche Krise. Durch den Bruch mit den bosnischen
Serben erreichte MiloSevi¢ eine Lockerung der Sanktionen. Drittens hielt der serbische
Prasident die Zugestindnisse an die bosnischen Serben des Friedensplanes fiir
ausreichend. So sagte MiloSevi¢ bei einer Gedenkfeier zum flinfzigsten Jahrestag der
Befreiung Serbiens vom Faschismus 1995, daf3 die internationale Gemeinschaft durch
den Friedensplan die Gebiete und den Kampf der bosnischen Serben anerkennen wiirde.
Er sah daher die Fortfiihrung des Kampfes als eine unnotige Aggression gegen die
Staatengemeinschaft.”®’ Hierdurch wird deutlich, daB der serbische Prisident das
Kriegsziel fiir erreicht hielt und den Teilungsplan als Kompromif3 akzeptierte.”*®

Die serbische Politik gegeniiber Bosnien wurde prinzipiell von dem nationalistischen
Programm eines Grof3serbiens geleitet. Da MiloSevi¢ dieses Ziel weniger aus
Uberzeugung und vielmehr aus machtpolitischen Interessen verfolgte, wurde die
Umsetzung eines GrofBserbiens nicht weiter verfolgt, als dies die Macht der politischen
Fithrung Serbiens zu gefahrden schien.

Kroatien

Der Anspruch Kroatien auf Bosnien-Herzegowina besteht seit dem Entstehen der
kroatischen Nationalbewegung. Kroatische Nationalisten haben aus drei Griinden
Anspruch auf Bosnien erhoben. Erstens sollten alle Kroaten in einem kroatischen Staat
leben, so daf} in Folge auch die bosnischen Kroaten einem kroatischen Staat angehdren
sollten. Weiterhin wird von kroatischen Politikern oftmals die Eigenstdndigkeit der
Muslime verleugnet. So schrieb Franjo Tudjman 1981:

,»Though the Orthodox population was in the minority as compared with the
ethnically largely identical Catholic and Moslem population, which together
comprised a majority of 56 percent (which has now grown to 62 percent) the
Serbian side overly stressed the ,right of the sword“ since Serbia had
entered World War I because of Bosnia and Hercegovina and had been a
victor in the conflict.

An objective examination of the numerical composition of the population of
Bosnia and Hercegovina cannot ignore that the majority of the Moslems is in
its ethnic character and speech incontrovertibly of Croatian origin.«**

26 David Owen, Balkan Odyssey (London 1995) 296 f.; Stan Markotich, Belgrade gives formal nod to

obververs, RFE/RL Daily Report, Nr.176 (Washington 15.9.1994).

Stan Markotich, Milosevic on military campaigns in Bosnia, RFE/RL Daily Reports, Nr. 201
(Washington 21.10.1994).

28 Laura Silber, Allan Little, The Death of Yugoslavia, 373-383.
289

Franjo Tudjman, Nationalism in Contemporary Europe (New York 1981) 113 f.

198



Abgesehen von der sehr eigenwilligen Interpretation, dafl Serbien in den 1. Weltkrieg
wegen Bosnien ,.eingetreten® sei, vertritt Tudjman die Behauptung, da3 Kroaten (bzw.
die katholische Bevolkerung) und Muslime eine ethnische Einheit darstellen. Drittens
werden oftmals historische Begriindungen angefiihrt, um Bosnien fiir Kroatien
beanspruchen zu konnen.

Diese Forderungen wurden erneut wéhrend des ,kroatischen Friihling™ 1970/71
artikuliert. Erst im Laufe des Jahres 1989 formierten sich in Kroatien erneut nationale
Forderungen, sowohl auf der Seite der kroatischen Bevolkerungsmehrheit, wie auch
unter der serbischen Minderheit. Im Sommer 1989 kam es zu Massenveranstaltungen
kroatischer Serben, die der Regierung Assimilierung und Genozid am serbischen Volk
vorwarfen. Anders als der serbische oder slowenische Nationalismus konnte sich das
kroatische Gegenstiick nicht vergleichbar ungehindert entfalten. Seit dem zweiten
Weltkrieg wurde Kroatien von der kommunistischen Partei stets der UstaSa-Staat
vorgeoworfen. Medien in Belgrad beschrieben Kroaten als ,,faschismusgefiahrdet” und
,,ustasaoid®.

Eine 1989 erschienene Bibliographie kroatischer Schriftsteller in Bosnien zwischen den
Weltkriegen enthielt auch die Namen von Muslimen. Der darin zum Ausdruck
kommende integrale Nationalismus stand im Widerspruch zu der vorherrschenden
Meinung unter den Muslimen und wurde von der Islamischen Gemeinde Jugoslawiens
verurteilt. Die serbischen Vorverurteilungen scheinen hierdurch bestitigt zu werden.”°

Am 28. Februar 1989 griindeten der Historiker Franjo Tudjman und andere konservative
Kroaten die Kroatische Demokratische Union (HDZ). Innerhalb weniger Monate
wurden 180.000 Kroaten Mitglieder dieser konservativen Partei. Das Spektrum der
Partei umfafite gemadBigte Christdemokraten bis hin zu Revisionisten und
Rechtsextremen. Letztere erfuhren Stirkung durch die Unterstiitzung der Partei durch
Exilkroaten (oftmals Unterstiitzer UstaSa-Kroatiens, die nach dem Krieg fliichten
muflten). Die HDZ forderte die Souverdnitit Kroatiens und mobilisierte die
Mifstimmung der Bevdlkerung gegen die Zentralregierung und zugleich gegen die
serbische Minderheit. Ihre Reaktion auf die Positionen MiloSevic's flihrte zu serbischen
Vorwilirfen, da3 die Partei den UstaSe nahestiinde. Die gegenseitigen Angriffe lieen die
Parolen der kroatischen und serbischen Nationalisten wie eine ,,self-fulfilling prophecy*
erscheinen. Somit entwickelten sich der serbische und kroatische Nationalismus schon
frith zu einem Paar, das sich gegenseitig bestdtigt. Die HDZ gewann die Wahlen im
April 1990 und errang 205 der 356 Sitze im kroatischen Sabor (Parlament).*"’

Die kroatische Regierung verfolgte gegeniiber Bosnien eine zweigleisige Politik.
Einerseits kooperierte sie mit der bosnischen Zentralregierung, andrerseits forderte sie
separatistische Tendenzen innerhalb der bosnischen HDZ. Diese rief nach
Kriegsausbruch ,,Herceg-Bosna“ aus, der zweite Para-Staat auf dem Gebiet Bosniens.
Sein Entstehen ist eng mit dem Machtbereich der HDZ und den militdrischen Einheiten
der Partei, der HVO (Kroatischer Verteidigungsrat) verbunden. Bereits 1991 wurde in
dem EinfluBlgebiet der HDZ der jugoslawische Dinar durch den kroatischen Dinar
ersetzt. Mit der Ausrufung von ,,Herceg-Bosna* im Juli 1992 wurde in diesem Gebiet,

20 Francine Friedman, The Bosnian Muslims, 196.

¥l g Laura Silber, Allan Little, The Death of Yugoslavia, 87-97; Melita H. Sunjic’, Woher der Hass?

Kroaten und Slowenen kdmpfen um Selbstbestimmung (Wien/Miinchen 1992) 79-82.

199



das hauptsichlich die Herzegowina umfaflt, eine kroatische Verwaltung eingefiihrt.
Weiterhin erhielt das Gebiet ein eigenes Schulsystem, eigene Staatssymbole (mit grof3er
Ahnlichkeit zu den kroatischen Symbolen). Kroatisch wurde als Amtssprache
eingefiihrt. Das Zentrum der ,,Herceg-Bosna® war das kroatische Westmostar.””> Die
HDZ und die kroatische Armee in Bosnien bestimmten die Grenzen und kontrollierte
die innere Entwicklung. ,,Herceg-Bosna*“ stand in direkter Abhdngigkeit zu Kroatien.
Die enge Verbindung zwischen der ,,Herceg-Bosna® und der kroatischen Regierung
wurde militdrisch im Krieg deutlich, da die Armee Kroatiens ofters die HVO
unterstiitzte. Politiker der bosnischen HDZ erklarten, da3 die Hauptstadt aller Kroaten
Zagreb sei, und dafl nur eine Vereinigung mit Kroatien die Probleme von ,,Herceg-
Bosna“ losen konne.”® Auf politischer Ebene zeigte sich das AusmafB kroatischer
Intervention in Bosnien u.a. im Oktober 1995, als die bosnischen Kroaten zu den
kroatischen Parlamentswahlen zugelassen waren und eine wichtige Rolle beim Wahlsieg
der HDZ spielten. Fiir die Stimmen der Auslandskroaten, also tiberwiegend bosnische
Kroaten, waren 10 % der Parlamentssitze reserviert. Von den Auslandskroaten erhielt
die HDZ 90 % der Stimmen, wihrend sie insgesamt gerade die Hélfte der Stimmen
erhielt (zur Verbindung zwischen HDZ in Kroatien und in Bosnien s. Kapitel 3.2.1).2*
Der internationale Druck auf Kroatien fiihrte jedoch im Marz 1994 zu einer muslimisch-
kroatischen Foderation. Diese Foderation soll nach dem von den USA ausgehandeltem
Kompromif3 eine Konfoderation mit Kroatien eingehen konnen. Trotz der formalen
Exisg:gesnz der Foderation bestand ,,Herceg-Bosna* {iber den Friedensvertrag von Dayton
fort.

3.6.2. Libanon

Syrien

Die nie aufgegebenen Anspriiche Syriens auf den Libanon erhielten ab 1970 wieder
praktische Bedeutung. Bis zur Machtergreifung durch Hafiz al-Assad war Syrien von
hoher interner Instabilitdt und zahlreichen Coup d'Etats gepragt. Verschiedene Fliigel
der Baath Partei regierten bereits seit 1963. Bis zum Aufstieg von Assad verloren sich
die Parteifliigel jedoch in Fraktionskdmpfen. Assad wich von dem panarabischen
Anspruch der Baath ab und konzentrierte sich auf die Kontrolle des syrischen Umlandes
(Jordanien, die PLO und Libanon). Die fiihrende Rolle im Staat {ibernahmen mit Assad
die Alawiten, eine Abspaltung der Schiiten. Der Riickhalt von Assad im Militir und die
grofle Loyalitdt der Elite zu Assad durch die gleiche Religionszugehorigkeit sind zwei
wichtige Element der Stabilitit der Baath Regierung unter Assad.””°

2 Laura Silver, Allan Little, The Death of Yugoslavia, 326.
293

Marie-Janine Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina, 96 f.

2 Office of the Sabor (Hg.) Final Official Results of the Voting for the Sabor, 27.10.1995,
http://www.sabor.hr/izbori/rezultat/finrezl.html.

zur zwiespéltigen Bosnien-Politik der HDZ, s. Andrea Christiane Mayr, Die HDZ (Hrvatska
Demokratska Zajednica): Eine Analyse der Partei und ihrer Politik im Hintergrund der
Entwicklungen in Kroatien seit 1989 (Diplomarbeit Wien 1996) 101-108.

2% John F. Devlin, Syria, in: Samuel F. Wells, Mark Bruzonsky, Security in the Middle East. Regional

Change and Great Power Strategies (Boulder, Col./London 1987) 15 f. Zum Politikstil von Assad s.
Thomas Friedman, From Beirut to Jerusalem, 76-104.

200



Diese Stabilitdt erlaubte es Syrien, sich zunehmend in die inneren Angelegenheiten des
Libanon einzumischen und zu versuchen eine Vormachtstellung im Land zu erlangen.
Neben den historischen Anspriichen spielten vier realpolitische Ziele eine zentrale
Rolle:

1. Durchsetzung eines arabischen Fiihrungsanspruchs gegeniiber Agypten,
2. eine Kontrolle der gesamten Nordgrenze Israels,

3. der Schutz des totalitdren Regimes in Damaskus vor einer offenen und pluralistischen
Gesellschaft in der Nachbarschaft,

4. Wahrung wirtschaftlicher Interessen und
5. die Kontrolle iiber die PLO.

Ad 1. Vor dem arabisch-israelischen Krieg 1973 hielt Agypten innerhalb der arabischen
Welt die Fiihrungsrolle inne. Syrien war weitgehend isoliert und besal nur wenige
arabische Verbiindete und eine unsichere Partnerschaft mit der Sowjetunion. Durch die
interne Stabilitit Syriens und den beginnenden Dialog Agyptens mit Israel konnte
Syrien nach 1973 eine flihrende Rolle in der arabischen Welt {ibernehmen. Der
FriedensschluBB Agyptens mit Israel stirkte zwar Syrien weiter in der arabischen Welt,
doch verlor Syrien dadurch einen méachtigen Frontstaat gegeniiber Israel. Syrien konnte
alleine kaum einen Krieg erfolgreich gegen Israel fiihren. Somit verlor es an
Druckmitteln gegeniiber Israel und den Vereinigten Staaten.””’

Ad 2. Gegeniiber Israel hatte der Libanon eine doppelte Bedeutung. Im Fall eines
israelischen Angriffs auf Syrien stellt der Libanon einen wunden Punkt dar, da
Damaskus nur etwa 30 Kilometer von der libanesischen Grenze entfernt liegt.”® Neben
diesem defensiven Wert des Libanon konnte er zugleich als Boden fiir einen Kleinkrieg
mit Israel geniitzt werden, ohne daBl Syrien das Risiko unmittelbarer kriegerischer
Auseinandersetzungen auf sich nehmen mufte.

Ad 3. Die libanesische Medienfreiheit und die relativ ungestorte politische Betédtigung
vieler Parteien stellte wegen des regen Verkehrs zwischen den beiden Landern eine
direkte Bedrohung fiir das Regime in Syrien dar. Das offene politische System des
Libanons ermdglichte anderen arabischen Staaten eine aktive Pridsenz im Lande. Diese
besallen Zeitungen oder nahmen auf Parteien Einfluf. Da Syrien in einem gespannten
Verhiltnis zu einigen arabischen Staaten (Irak, Agypten) stand, konnte deren Aktivitit
im Libanon als Bedrohung gesehen werden. SchlieBlich herrschte im Libanon ein
religioser Pluralismus, der die Dominanz der Alawiten im syrischen Staat potentiell in
Frage stellte.

Ad 4. Wegen der Topographie der beiden Liander und wegen der franzosische
Mandatspolitik waren die wirtschaftlichen Interessen beider Lénder eng verwoben.
Syrien und insbesondere Damaskus war von den libanesischen Héfen abhéngig.
Zugleich war eine groBe Zahl syrischer Gastarbeiter im Libanon beschiftigt.”’

27 Theodor Hanf, Die drei Gesichter des Libanonkrieges, 92.

% Die Golan-Hohen befinden sich in etwa gleicher Entfernung, so daf Damaskus zwei Seiten

gegeniiber verwundbar ist.

29 Ttmar Rabinovich, The Changing Prism: Syrian Policy in Lebanon as a Mirror. An Issue and an

Instrument, in: Moshe Ma'oz, Avner Yaniv (Hg.) Syria under Assad (Beckenham 1986) 179 f.

201



Ad 5. Eine Kontrolle des Libanon wurde fiir Syrien nach 1970 auch deshalb interessant,
weil neben der Vorherrschaft iiber den Staat auch die PLO unter syrische Herrschaft
gebracht werden konnte.

Mit Ausbruch des Krieges im Libanon bot sich Syrien die Option einer direkten
Intervention. Eine doppelte Bedrohung ging fiir Assad aus dem Libanon nach den ersten
Kriegsmonaten aus. Die sich anbahnende Niederlage der Maroniten liel die Schaffung
eines kleinen Libanon mit christlicher Dominanz wahrscheinlicher werden. Ein solches
,Maronitisches Zion*, wahrscheinlich mit Israel verbiindet, lag mit Sicherheit nicht im
Interesse Syriens. Obwohl sie ideologisch der Opposition ndher stand als den
maronitischen Milizen, war der Sieg der Libanesischen Nationalbewegung flir Assad
nicht wiinschenswert: ,,Assad did not wish to be sandwiched between a radical Iraq and
a radical Lebanon.**"

So kam es zuerst zu einer syrischen Invasion auf Bitten der maronitischen Milizen und
einem Waffenstillstand, der die 1. Phase des Krieges beendete. Die engen Verbindungen
zwischen einigen radikalen Palédstinensergruppen und Syrien sowie die anhaltende
Besetzung des Landes fiihrten zu einer zunehmenden Anspannung zwischen Christen
und Syrern und schlieBlich zu Kdmpfen der beiden vormaligen Partner. Seit diesem
Zeitpunk;% 1kam es zu keiner weiteren Allianz zwischen Maroniten und dem syrischen
Regime.

Die israelische Invasion des Siidens und syrische Niederlagen gegeniiber den Maroniten
fiihrten zu einem syrischen Riickzug in das Bekaa-Tal. Als die Forces Libanaises 1981
mit Syrien um die Stadt Zahl¢ kdmpften, engagierte sich Israel erstmals offen auf der
Seite der Maroniten. Die bis nach Beirut vorangetriebene israelische Invasion im
Libanon schwichte den Einflul Syriens. Erst mit dem israelischen Riickzug 1984 und
der Annullierung des libanesisch-israelischen Friedensvertrages von 1983 durch den
libanesischen Prasidenten Amin Gemayel verstirkte sich die syrische Prdsenz erneut
und gipfelte in der vollstdndigen Eroberung des Landes 1990 (vgl. Kapitel 2.6.2..).

Neben der PSP und den progressiven Parteien wurden die Amal-Miliz der engste
Partner Syriens.**” Die Zusammenarbeit von Schiiten und der syrischen Regierung hatte
sowohl strategische, wie auch religiose Griinde. Die ideologischen Partner Syriens, die
Baath-Partei, wurde in der Friihphase des Krieges so weit geschwicht, dal mit dieser
Gruppierung die syrische Hegemonie iiber das Land nicht hergestellt werden konnte.
Mit den maronitischen Milizen und ihren Partnern war wegen der uniiberbriickbaren
Differenzen der Ziele eine langfristige Kooperation unmoglich. Die linken Gruppen
waren aus den obengenannten Griinden wenig attraktiv fiir Syrien. Auch das Verhiltnis
zwischen vielen Sunniten und dem Regime Assads war gespannt. Erstens gehort die
syrische Fiihrung der islamischen Minderheit der Alawiten an, so daf} in Syrien grof3es
Miftrauen der sunnitischen Mehrheit gegeniiber der Regierung herrschte. Zweitens gab
es Anfang der achtziger Jahre eine starke islamistische Bewegung in Syrien. Diese
Muslimbruderschaft wurde von Syrien 1982 gewaltsam zerschlagen (ca. 20.000 Tote).

300 Epd., 181.

31 Lebanon: is a unified political command with Syria in the offering, in: The Middle East, February

1977, Nr. 28, 30-33 und Tewfik Mishlawi, The Fragile Peace, in: The Middle East, March 1978, Nr.
41, 15 1.

392 Ttmar Rabinovich, The Changing Prism, 184-190.

202



In dieser Zeit gab es auch eine entsprechende Bewegung unter den Sunniten im Libanon
(insbesondere in Tripoli), die in klarer Gegnerschaft zu Assad stand. Die einzige grofere
Konfession, die keine Spannungen mit Syrien hatte, waren die Schiiten, die zudem den
Alawiten religios nahestehen. Der moderate Kurs der Amal hat zudem eine Kooperation
begiinstigt.

Das Verhiéltnis zur Hizbollah war sehr viel komplexer. So haben erst die engen syrisch-
iranischen Beziehungen das Entstehen der Hizbollah ermdglicht. Zugleich bemiihte sich
Syrien stets die schiitischen Islamisten und strikter Kontrolle zu halten, damit das
sekuléirg% 3Regime in Syrien nicht durch religiose Bewegungen im eigenen Land gefdhrdet
wiirde.

Israel

Neben Syrien engagierte sich Israel als das zweite Nachbarland im Libanon. Erst mit
dem Biirgerkrieg entwickelte sich diese EinfluBnahme zu einer militdrischen und
politischen Einmischung groferen Ausmales. Drei mogliche Griinde lassen sich fiir
Israels Intervention angeben:

1. Territoriale Anspriiche,
2. Vertreibung der PLO,
3. Installierung eines freundschatflichen, christlich dominierten Regimes.

Ad 1. Bereits bei der Friedenskonferenz in Paris 1919 forderte eine Delegation der
zionistischen Bewegung eine nordliche Grenze Paldstinas entlang des Flusses Litani
(zwischen Tyrus und Saida). In der Zwischenkriegszeit erinnerten jiidische Politiker in
Paléstina an diese Grenze. Sie lag 20 bis 30 Kilometer nérdlich der Mandatsgrenze. Die
Waffenstillstandslinie 1949 und die heute international anerkannte Grenze entspricht
dieser Mandatsgrenze. Bis 1978 gab es trotz gelegentlich geduBerter Anspriiche und
insgesamt vier arabisch-israelischer Kriege (ohne nennenswerte libanesische
Beteiligung, auler beim Krieg 1948/9) keine Annexionsbemiihungen Israels. In den
ersten Jahren des Biirgerkrieges bestand jedoch eine informelle Trennlinie zwischen
Syrien und Israel, die entlang des Litani verlief.’® Auch wenn wihrend des
Biirgerkrieges gelegentlich vermutet wurde, daf3 Israel die Annexion der Gebiete plante,
spricht die tatsdchliche Entwicklung dagegen. Insgesamt konzentrierte sich vor 1978 die
israelische Aufmerksamkeit auf die anderen Nachbarlédnder

Ad 2. Nachdem die PLO seit 1970 ihren Hauptsitz nach Beirut verlegte, nahmen die
Spannungen in den Beziehungen zwischen Israel und Libanon zu. Einerseits wollte
Israel die PLO und ihre Angriffe auf Israel von libanesischem Boden aus verhindern,
andrerseits trugen die israelischen Bombardierungen des Libanons nach 1968 zur
weiteren Destablisierung des Staates bei. Dies stirkte die PLO, die ihre Souverénitédt auf
libanesischen Boden durch die Schwiéche des Staates ausbauen konnte. Israel strebte
jedoch bis 1977 keine Invasion im Libanon an und bemiihte sich in erster Linie um

3% Asad Abukhalil, Syria and the Shiites: Al-Asad's policy in Lebanon, in: Third World Quarterly,
April 1990, Nr. 2, Jhrg. 12, 1-20.

3% Albert Bourgi, Droit du peuple libanais a la souveraineté et a l'integrité territoriale: le cas du Sud-

Liban, in: Association Internationale des Juristes Démocrates (Hg.), Livre Blanc sur I'Agression
Isrealienne au Liban (Paris 1983) 27-30.

203



einen Friedensvertrag mit Agypten. Die Wahl der Regierung Begin brachte einen
Kurswechsel mit sich. Unter ithm sollte Israel eine aggressivere Politik gegeniiber dem
Libanon anstreben.

Ad 3. Die guten Beziehungen Israels zur christlichen Gemeinde und insbesondere den
Maroniten geht bereits auf die Zwischenkriegszeit zuriick. Ein GroBteil der religiosen
und politischen Elite stand damals der Errichtung eines jiidischen Staates in Paléstina
positiv gegeniiber. Sie sahen in Israel einen potentiellen Verbiindeten gegeniiber den
panarabischen und panislamischen Kriften. Zudem hofften sowohl maronitische wie
auch israelische Politiker, durch eine Staat, der sich auf der Grundlage einer Religion
griindet, die eigene Legitimation zu erhohen. 1946 schlof3 die Jewish Agency mit der
Maronitischen Kirche ein Kooperationsabkommen. Aufgrund innenpolitischen Drucks
wurde es jedoch im Libanon geheimgehalten und blieb ohne Wirkung.**’

Erstmals bombardierte Israel 1968 den Flughafen und zerstorte 13 libanesische
Flugzeuge als Gegenschlag auf paldstinensischen Anschlidgen auf Israel. Im selben Jahr
kam es zwischen libanesischen und israelischen Truppen zu Kédmpfen an der Grenze.
Mit Ausbruch des Biirgerkrieges und dem Zerfall der staatlichen Autoritdt konnte der
Libanon weniger als zuvor die PLO von Einsdtzen gegen Israel abhalten oder zumindest
einzugrenzen. Diese Ereignisse fiihrten im Mérz 1978 zu einer israelischen Invasion des
Stidlibanons bis zum FluB3 Litani. Nach Vertreibung der PLO und paldstinensischer
Fliichtlinge aus dem Gebiet zog sich Israel auf einen etwa fiinf Kilometer breiten
Streifen, die sogenannte ,,Sicherheitszone®, an der Grenze zuriick. Zwischen dieser
Zone, die von einem pro-israelischen maronitischen Major kontrolliert wurde, und dem
restlichen Land entsandte die UNO eine 6.000 Mann starke Friedenstruppe (UNIFIL),
die bis heute dort stationiert ist. Haddad erklédrte im April 1978 das Gebiet unter seiner
Kontrolle zum ,freien Libanon“ und entzog sich dem EinfluB der libanesischen
Regierung. Parallel zur engen Kooperation zwischen Haddad und Israel forderte Israel
die Forces Libanaises und bildete sie aus. Insbesondere zu deren Anfiihrer, Bashir
Gemayel, entwickelte Israel enge Beziehungen.

Der Anfang der achtziger Jahre war von Spannungen zwischen Israel und Syrien
gepragt. Die PLO erneuerte ihren Einfluf3 auf den Stidlibanon und nahm die Angriffe auf
Israel wieder auf. Die neue Gewaltspirale zwischen Israel und der PLO fiihrte
schlieBlich zur israelischen Invasion im Libanon im Juni 1982. Die Armee stieB bis
Westbeirut vor. Zundchst schienen zumindest das zweite und dritte Ziel Israels im
Libanon erreicht zu sein. Die PLO mufte sich aus dem Libanon zuriickziehen. Sie fand
nur in Tunesien Zuflucht und biilte ihren EinfluB auf die Nachbarlénder Israels ein.
Zugleich konnte Israel zeitweise das politische System des Libanon beeinflussen und in
Verbindung mit den Forces Libanaises eine christlich dominierte Regierung schaffen.
Der neue Priasident Amin Gemayel schloB3 einen Vertrag mit Israel im Mai 1983. Hierin
wurde Israel die militdrische Kontrolle iiber den Siiden zugestanden und der israelische
Riickzug an den Syriens gekoppelt.’”® Wie erwihnt, kiindigte Gemayel den Vertrag

Itamar Rabinovich, The War for Lebanon, 104 f. Zur Wechselwirkung zwischen Zionismus und
Maronitischem NationalbewuBtsein s. Elaine Hagopian, Maronite hegemony to Maronite militancy:
the creation and disintegration of Lebanon, in: Third World Quarterly, Nr. 4/1989, Jhrg. 11, 101-
117; Georges Corm, Liban: les guerres de 1'Europe et de 1'Orient, 1840-1992 (Paris 1992) 82-90.

3% Ttamar Rabinovich, The War for Lebanon, 104-108, 111 f., 118-121. Der Vertragstext ist zu finden
bei http://www.hiof.no/almashriq/lebanon/320/327/israel-lebanon.txt.

204



jedoch unter syrischem Druck und nach dem Abzug der israelischen Truppen wieder
auf. Nach dem Riickzug Israels aus dem Libanon (vgl. Kapitel 2.6.2.) beschrinkte sich
somit Israels Aktivititen im Libanon auf die Kontrolle der .,Sicherheitszone® und
gelegentliche Luftangriffe auf Stellungen von Paldstinensern und der Hizbollah.

3.6.3. Zusammenfassung

Ubereinstimmend haben die Nachbarlinder Bosniens und des Libanon haben eine
wichtige Rolle bei dieser Destabilisierung der Lander vor dem Krieg gespielt. Wahrend
des Krieges setzte sich diese EinfluBnahme in direkte Intervention um. Durch
unterschiedliche Allianzen zwischen den Gruppen innerhalb der Staaten mit den
Nachbarldndern wurden die innerstaatlichen Spaltungen verstirkt. Die militdrische
Unterstiitzung der Nachbarldnder verschirfte die Kriegsfiihrung. Die Motivation der
Intervention ist jedoch unterschiedlich in Bosnien und im Libanon.

In Bosnien bestanden historische Expansionsinteressen Kroatiens und Serbiens. Durch
die gleiche Nationszugehorigkeit der jeweiligen Bevolkerung Bosniens wurde diese
Expansion begiinstigt. Kroatien und Serbien haben, trotz serbischer Besitzanspriiche auf
Kroatien, lange Zeit geheim und offen die Spaltung Bosniens betrieben. Wihrend das
kroatische Kriegsziel in Bosnien zwischen der Annexion der Herzegowina und einer
Unterstiitzung fiir den Fortbestand Bosniens schwankte, blieb das serbische Ziel
unverindert die Annexion ganz Bosniens bzw. eines GroBteils der Republik.*"’

Im Libanon verfolgte Israel hingegen keine langfristigen territorialen Interessen. Israel
versuchte durch die Intervention im Libanon das eigene Land zu stabilisieren. Obwohl
Israel im Libanon einen Verbiindeten in Gestalt der Maroniten besall, wurde die Allianz
nie so eng wie jene in Bosnien. Mit Syrien kam es gelegentlich zu informeller
Zusammenarbeit. Grundsétzlich blieben aber beide Machte verfeindet und verfolgten im
Libanon gegensitzliche Ziele. Syrien hatte im Unterschied zu Israel durchaus territoriale
Interessen. Diese hatten zwar nicht, wie in Bosnien, die offene Annexion zum Ziel,
sondern lediglich die Vorherrschaft liber das Land. Das Interesse an der Kontrolle {iber
den Libanon entsprang vorrangig nicht nationalen, konfessionellen oder ideologischen
Griinden, sondern strategischen und machtpolitischen Motivationen. Dies fiihrte auch zu
den hiufig wechselnden Allianzen, die stets von gemeinsamen strategischen Interessen
gepragt waren.”®

Marie-Janine Calic, Krieg und Frieden in Bosnien-Herzegowina, 65-69; Laura Silver, Allan Little,
The Death of Yugoslavia, 339-342.

3% Bernard Reich, Israel, in: Samuel F. Wells, Mark Bruzonsky, Security in the Middle Eastm Regional

Change and Great Power Strategies (Boulder, Col./London 1987), 45-60; René Klaff,
Konfliktstrukturen und AuBenpolitik im Nahen Osten. Das Beispiel Syrien (= Libertas Optima
Rerum 11, Berlin 1993) 172-243.

205



